
80 

ИСТОРИЧЕСКАЯ ДИНАМИКА  

И ДУХОВНАЯ КУЛЬТУРА ОБЩЕСТВА  

В РАМКАХ РЕГИОНАЛЬНОГО И ГЛОБАЛЬНОГО КОНТЕКСТОВ 

 

 
МЕТОД СОКРАТА КАК ИНСТРУМЕНТ ФОРМИРОВАНИЯ  

ФИЛОСОФСКОЙ РЕФЛЕКСИИ У СТУДЕНТОВ 

 

Е.О. Далимаева 

Витебск, ВГУ имени П.М. Машерова 

 

Философия – уникальная учебная дисциплина, цель преподавания которой за-

ключается в создании стратегического ориентира в формировании мировоззрения и 

духовной культуры личности. Основное предназначение данного предмета – не пере-

дать некий застывший комплекс исторических сведений о том, кто, когда и о чем мыс-

лил, но пройти этот путь развертывания мысли заново, получая удовольствие от ин-

теллектуального напряжения и озарения. Иными словами, в процессе изучения фило-

софии студент под руководством преподавателя должен научиться размышлять само-

стоятельно.  

Метод Сократа занимает особое место в философии, поскольку он изначально 

был направлен не на передачу готовых знаний, а на пробуждение мыслительной ак-

тивности и формирование способности к самостоятельному рассуждению. Сократов-

ский диалог строится на последовательности вопросов, которые выявляют противоре-

чия в рассуждениях собеседника и побуждают его к уточнению понятий. В преподава-

нии философии этот метод оказывается особенно ценным, так как философия сама по 

себе не является набором догм, а представляет собой процесс поиска истины, требую-

щий критического мышления, аргументации и диалогической культуры. 

Философская рефлексия предполагает не только осознание содержания изучае-

мых концепций, но и обращение к собственному опыту, ценностям и мировоззрению. 

Сократовский метод способствует этому процессу, так как диалогическая форма обу-

чения ставит студента в позицию активного участника, а не пассивного слушателя. 

Вопросы преподавателя, построенные по принципу майевтики («повивального искус-

ства»), помогают «родить» истину в сознании учащегося. Таким образом, рефлексия 

становится не абстрактным упражнением, а живым процессом самопознания. 

Цель исследования – показать философскую и педагогическую значимость ме-

тода Сократа как эффективного инструмента формирования у студентов философ-

ской рефлексии, критического мышления, диалогической культуры и навыков са-

мостоятельного анализа, а также раскрыть его потенциал в современной образова-

тельной практике. 

Актуальность исследования обусловлена тем, что современная система образова-

ния ориентируется на развитие у студентов критического мышления, способности к 

самостоятельному анализу, коммуникации и рефлексии – компетенций, которые явля-

ются ключевыми в условиях стремительных социальных, технологических и культур-

ных изменений. Традиционные объяснительно-иллюстративные методы обучения уже 

не обеспечивают достаточного уровня вовлечённости и осмысленного освоения знаний. 

На этом фоне метод Сократа приобретает особую значимость, поскольку его диалоги-

ческая природа способствует формированию у студентов навыков аргументации, уме-

ния задавать вопросы, осознавать собственные когнитивные ограничения и вести ин-

теллектуально честную дискуссию. Сократическая майевтика позволяет интегрировать 



81 

обучение и личностное развитие, превращая образовательный процесс в пространство 

активного поиска истины, что делает данный метод особенно востребованным в со-

временной высшей школе. 

Материал и методы. Материалами исследования являются классические фило-

софские источники, отражающие учение Сократа и структуру сократического диалога 

(диалоги Платона, сочинения Ксенофонта, упоминания у Аристотеля), а также совре-

менные научные публикации, посвящённые применению сократического метода в об-

разовательной практике. В качестве эмпирической базы использованы работы совре-

менных исследователей, анализирующих эффективность сократических семинаров и 

диалогов в обучении философии. 

В исследовании применялись общенаучные методы анализа и синтеза, сравни-

тельно-исторический метод для сопоставления классической и современной трактовок 

сократического метода, а также метод концептуального анализа для выявления основ-

ных педагогических функций майевтики.  

Результаты и их обсуждение. Сократ не оставил после себя письменных трудов, 

так как предпочитал проводить время в беседах и спорах. Его мысли существовали ис-

ключительно в устной форме, в разговорах с различными людьми. Сведения о содер-

жании этих бесед дошли до нас главным образом благодаря сочинениям его учеников – 

Платона и Ксенофонта («Воспоминания о Сократе», «Апология Сократа», «Пир», 

«Домострой»), а также в небольшой степени через труды Аристотеля. Основные идеи 

философа известны нам преимущественно из платоновских диалогов, которые пред-

ставляют собой своеобразные записи этих разговоров. Центральное место в философии 

Сократа занимают понятия блага (агатон) и добродетели (арете), тесно связанные меж-

ду собой. Поскольку сущность человека заключается в его разумности и в том, что он 

обладает душой, высшим благом для него является стремление к познанию истины. 

Сократ первым предпринял попытку рационально обосновать этические принципы. 

По его мнению, знание должно помогать человеку реализовать себя в жизни и прожить 

её добродетельно. Поэтому знание для Сократа всегда было знанием о добре и зле, о 

полезном и вредном. Широко известен его девиз: «Познай самого себя!». Именно зна-

ние, по Сократу, является источником нравственного совершенства и жизненного сча-

стья. Человек, обладающий истиной, никогда не станет поступать дурно. Поэтому Со-

крата считают первым философом, сформулировавшим самостоятельную этическую 

концепцию. Подобно софистам, он стремился пробудить в душах собеседников сомне-

ние относительно того, во что они привыкли верить без критики. Однако цель Сократа 

заключалась не в разрушении истины, а в её поиске: сомнение должно было стать лишь 

начальной ступенью на пути к осознанию необходимости искать истину. Итогом этого 

поиска должно было стать достижение точного знания о сущности рассматриваемого 

предмета. Свой метод философствования Сократ называл майевтикой, что переводится 

как «повивальное искусство», «родовспоможение» или «акушерство». Истина, по его 

замыслу, должна «рождаться» в споре, а задача философа состоит в том, чтобы содей-

ствовать этому процессу [4]. 

Сократ оказал заметное влияние на развитие софистики и искусства красноречия, 

предложив новые способы ведения публичных дискуссий. В античной культуре умение 

спорить и оттачивать аргументы называлось эристикой и считалось сферой деятельно-

сти софистов. Теэтет отмечал, что софист – это человек, зарабатывающий искусством 

словопрения [3, с. 34]. В отличие от софистической эристики, направленной на защиту 

собственной позиции, сократовская диалектика представляла собой философское ис-

кусство рассуждения, основанное на беседе и внимании к смысловым оттенкам слова. 

Протагор и Горгий ценили умение Сократа задавать точные вопросы, раскрывающие 

сущность понятий [3, с. 112]. Сам философ избегал прямых ответов, предпочитая вести 



82 

собеседника к самостоятельным выводам через последовательные, доброжелательные 

вопросы. Такой метод побуждал участников проверять логику своих рассуждений и 

укреплял навыки критического мышления. Современный опыт показывает, что во-

просный подход Сократа развивает самостоятельность мышления и вовлекает студен-

тов в активное освоение материала. 

Современные исследования подтверждают эффективность применения метода 

Сократа в образовательной практике. Так, В.Д. Квачев отмечает, что сократический 

диалог можно рассматривать как «лабораторию самопознания», где студент открывает 

границы собственного знания и учится формулировать вопросы, ведущие к более глу-

бокому пониманию [1]. Преподаватель в этом процессе выступает не как носитель ис-

тины, а как фасилитатор, направляющий мысль студентов и создающий условия для их 

интеллектуального роста.О том же говорит и В. М. Пухир, показывая, что использова-

ние сократовских бесед способствует развитию у студентов способности к самостоя-

тельному анализу понятий добра, справедливости и знания [2].  

Применение метода Сократа в преподавании философии имеет несколько уров-

ней. На базовом уровне он используется для прояснения понятий. Например, на семи-

наре по философии можно поставить вопросы «Что такое истина?», «Что есть приро-

да», «В чем заключается тайна сознания», «Что есть развитие и прогресс» и т.д. Эти 

вопросы выявляют противоречия и побуждают студентов к более точному определе-

нию понятия. В результате они понимают, что данные категории не могут быть сведе-

ны к простым формулировкам, а требуют философского анализа. 

На более сложном уровне метод Сократа используется для обсуждения философ-

ских концепций. При изучении Платона преподаватель может задать вопрос: «Можно 

ли научить добродетели?» или «Является ли знание достаточным условием для добро-

детельного поступка?» Студенты вступают в дискуссию, а преподаватель направляет 

её, выявляя слабые места в аргументации и стимулируя поиск новых аргументов. Такой 

подход позволяет студентам не просто усвоить содержание философских текстов, но и 

включиться в процесс философствования. 

Заключение. Применение метода Сократа в преподавании философии имеет 

важное методологическое значение. Во-первых, оно формирует диалогическую куль-

туру: студенты учатся слушать друг друга, уважать чужую точку зрения и аргументи-

рованно её оспаривать. Во-вторых, оно развивает критическое мышление: постоянное 

выявление противоречий и уточнение понятий формирует навык анализа и синтеза. 

В-третьих, оно способствует самопознанию: студент открывает границы собственного 

знания и учится видеть, что его представления ограничены. В-четвёртых, оно актуали-

зирует философию: занятия превращаются в живой процесс поиска истины, а не в изу-

чение набора исторических фактов. То есть философия остается философией, а не пре-

вращается в философоведение.  

Таким образом, метод Сократа в преподавании философии – это не просто исто-

рический приём, но актуальная педагогическая технология, которая позволяет соеди-

нить обучение с воспитанием критического мышления и самостоятельности. Его при-

менение в вузах подтверждается современными исследованиями, демонстрирующими 

эффективность сократических семинаров и диалогов. 

 
1. Квачев, В. Д. Метод Сократа и образование / В. Д. Квачев // Евразийский научный журнал. – 2019. – №5. – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/metod-sokrata-i-obrazovanie (дата обращения: 01.12.2025). 
2. Пухир В. М. Диалоги Сократа в практике преподавания античной философии в вузе/ В.М.Пухир // Вестник Московского 

государственного лингвистического университета. Образование и педагогические науки. 2018. №5 (813). URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/dialogi-sokrata-v-praktike-prepodavaniya-antichnoy-filosofii-v-vuze (дата обращения: 01.12.2025). 
3. Платон. Диалоги /Платон// М. : Эксмо, 2024. – 512 с. 

4. Слемнев, М. А. Философия : учеб. пособие для студентов учреждений высш. образования / М. А. Слемнев, А. Б. Деми-

дов, Э. И. Рудковский ; М-во образования Республики Беларусь, Учреждение образования "Витебский государственный универси-
тет имени П. М. Машерова", Каф. философии. – 2-е изд. – Витебск : ВГУ имени П. М. Машерова, 2015. – 259 с. – URL: 

https://rep.vsu.by/handle/123456789/6341 (дата обращения: 01.12.2025). 

https://rep.vsu.by/handle/123456789/6341

