15 548

### Анри Бергсонъ.

# МАТЕРІЯ И ПАМЯТЬ.

Изслъдование объ отношени тъла къ духу.

Переводъ съ французскаго

А. БАУЛЕРЪ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Изданіе Д. Е. Жуковскаго 1911. Т. Гомперцъ. Греческіе мыслители. Т. І. Пер. съ нѣм. З Герцыкъ и Д. Жуковскаго. Стр. 485. Ц. 2 р. 75 к

П. Струве, Patriotica. Сборникъ статей за 5 лѣтъ (1905—1910). Цѣна 3 р.

Л. Франкъ. Философія и жизнь. Сборникъ статей

Стр. 389. Ц. 2 р

Проф. Виндельбандъ. Прелюдіи. Философскія статьки и рѣчи. Перев. съ нѣм. С. Л. Франка. Стр. 374 Цѣна і р. 60 к.

Риннертъ. Философія исторіи. Пер. С. Гессена. Стр. 154

Ц. 75 к.

Шульце-Геверницъ. Марксъ или Кантъ? Пер. съ нѣм Стр. 87. Ц. 50 к.

Фихте. 1) Назначение чоловъка. Пер. подъ ред. Н

Лосскаго. Стр. 133. Ц. 50 к.

2) Основныя черты современной эпохи. Пер подъ ред. Н. Лосскаго. Стр. 232. Ц. 75 к.

**Шеллингъ**. Философскія изслѣдованія о сущности человѣческой свободы. Бруно или о боже ственномъ и естественномъ началѣ вещей. Пер съ нѣм. Л. М. Стр. 164. Ц. 1 р.

**Жанъ-Жанъ Руссо**. Объ общественномъ логоворѣ. Пер. съ франц. Л. Неманова. Съ примѣчаніями и библіографіей. Стр. 247. Ц. 75 к., въпер. 1 р.

Ницше. По ту сторону добра и зла. Пер. съ нѣм. Н Полилова. Стр. 386. Ц. 1 р. 60 к.

Леклеръ. Къ монистической гносеологіи. Пер. съ нѣм А. Ремизова. Стр. 60. Цѣна 50 к.

Волжскій. Изъ міра литературныхъ исканій. Сборникт статей. Стр. 402. Ц. і р.

С. Булгановъ. Карлъ Марноъ нанъ религіозный типъ. Стр

55. Ц. 25 к.

Овеннию-Куликовскій. 1) Синтаксисъ русскаго языка Распродано. 2) Вопросы философіи творчества Распродано.

### МАТЕРІЯ И ПАМЯТЬ.



524069

**apos**, 1964

1. Bangartes

### Анри Бергсонъ.

## МАТЕРІЯ И ПАМЯТЬ.

Изслъдование объ отношени тъла къ духу.

Переводъ съ французскаго

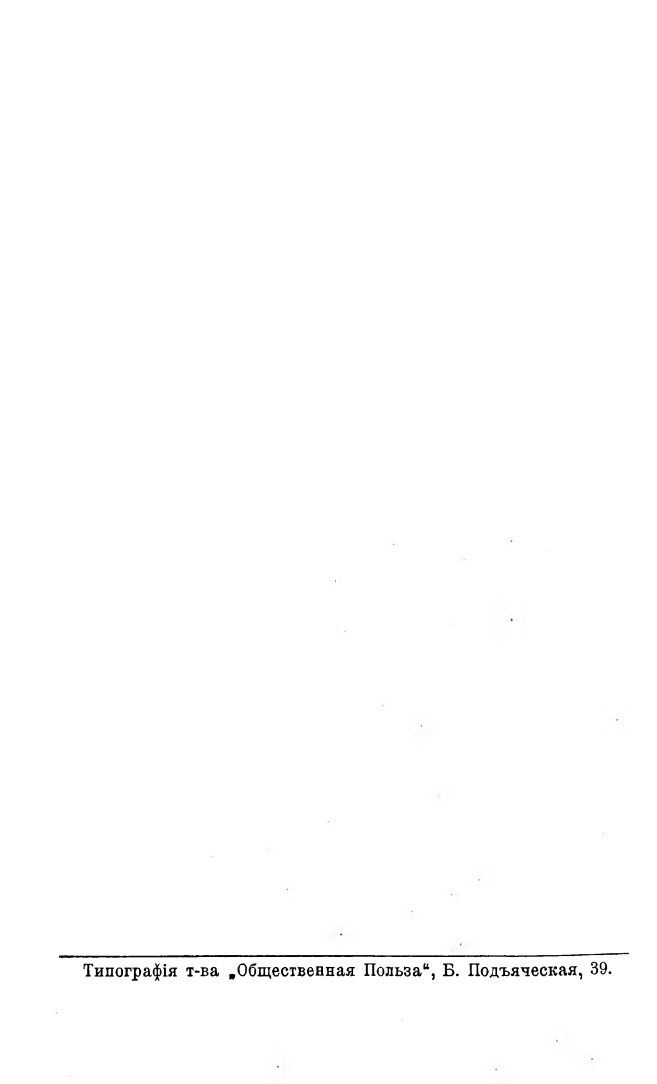
А. БАУЛЕРЪ







С.-ПЕТЕРБУРГЪ.
Изданіе Д. Е. Жуковскаго



### ОГЛАВЛЕНІЕ.

|                                                             | CTP.  |
|-------------------------------------------------------------|-------|
| Предисловіе                                                 | ΛII   |
| ГЛАВА ПЕРВАЯ.                                               |       |
| Выборъ образовъ для представленія                           | 1     |
| глава вторая.                                               |       |
| Узнаваніе образовъ.—Память и мозгъ                          | 70    |
|                                                             |       |
| глава третья.                                               |       |
| О сохраненіи образовъ.—Память и духъ                        | 139   |
| глава четвертая.                                            |       |
| O Description of pages Beautismic W. McCopie                |       |
| О разграниченіи и фиксаціи образовъ.—Воспріятіе и матерія.— | . 107 |
| Душа и тъло                                                 | 197   |
|                                                             |       |
| Обшія заключенія                                            | 242   |



#### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Исходной точкой нашей работы быль анализь, который читатель найдеть въ третьей главь этой книги. Въ этой главь мы показали, на анализь воспоминанія, что одно и то же явленіе духа охватываеть одновременно множество различныхъ плоскостей сознанія, которыя намьчають всь промежуточныя степени между грезой и дыствіемь: въ посльдней изъ этихъ плоскостей, и только въ ней, вступаеть въ дыствіе тыло.

Но эта концепція роли тѣла въ жизни духа возбуждала многочисленныя затрудненія какъ научныя, такъ и метафизическія. Изъ анализа этихъ затрудненій вышла вся остальная книга.

Въ самомъ дѣлѣ, съ одной стороны мы должны были разсмотрѣть теоріи, по которымъ память признается лишь функціей мозга, а для этого выяснить, насколько возможно подробнѣе, нѣкоторые довольно спеціальные факты мозговыхъ локализацій: это составляетъ предметъ второй главы нашего сочиненія. Но, съ другой стороны, мы не могли установитъ такую рѣзкую разницу между психическою дѣятельностью и ея матеріальнымъ развитіемъ, не встрѣтивъ на пути болѣе чѣмъ когда либо важныхъ возраженій разнаго рода, возраженій, поднимаемыхъ всякимъ дуализмомъ. И намъ пришлось предпринять углубленный анализъ идеи тѣла, сравнить реалистическіе и идеалистическіе теоріи матеріи, извлечь изъ нихъ общіе постулаты и наконецъ разслѣдовать, нельзя ли, устранивъ всякій постулатъ, яснѣе увидѣть различіе между тѣломъ и духомъ, а

одновременно и проникнуть глубже въ механизмъ ихъ связи. Такъ, мало по малу, мы были приведены къ самымъ общимъ проблемамъ метафизики.

Но путеводной нитью среди этихъ метафизическихъ трудностей намъ служила та же психологія, которая вовлекла насъ въ эти трудности. Если, въ самомъ дълъ, върно, что интеллектъ нашъ неудержимо стремится къ матеріализаціи своихъ концепцій и къ разыгрыванью своихъ грезъ, то можно предвидъть, что привычки, образовавшіяся такимъ образомъ въ дъйствіи, восходя до спекуляціи, будутъ затемнять въ самомъ его источникъ непосредственное познаваніе нашего духа, нашего тѣла и ихъ взаимнаго вліянія. Много метафизическихъ трудностей возникаетъ, быть можетъ, изъ смѣщенія спекуляціи съ практикой или изъ того, что мы, желая изслфдовать какую нибудь идею теоретически, отклоняемъ ее въ сторону полезнаго, или, наконецъ, оттого, что мы пользуемся для мышленія формами дъйствія. Если тщательно разграничить дъйствіе отъ познаванія, многія темныя стороны вопроса разъяснятся иногда потому, что накоторыя проблемы окажутся рашенными, иногда потому, что ихъ не надо будетъ ставить.

Таковъ былъ методъ, который мы прилагали уже къ изученію проблемы сознанія, когда пытались отдѣлить его внутреннюю жизнь отъ практически полезныхъ символовъ его прикрывающихъ, чтобъ уловить его мимолетную особенность.

Къ этому самому методу мы желали бы прибъгнуть и теперь, расширивъ его, ставъ на этотъ разъ уже не просто внутри духа, но въ точкъ соприкосновенія духа и матеріи. Въ этомъ опредъленіи философія является сознательнымъ и обдуманнымъ возвратомъ къ даннымъ интуиціи. Она должна привести насъ анализомъ фактовъ и сравненіемъ доктринъ къ выводамъ здраваго смысла.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Выборъ образовъ для представленія.-Роль тъла.

Представимъ себъ на минуту, что мы не знаемъ никакихъ теорій матеріи и никакихъ теорій о духѣ, никакихъ споровъ о реальности или идеальности внѣшняго міра. Итакъ, я нахожусь въ присутствій образовъ, — принимая наиболѣе ЭТО слово въ широкомъ смыслъ, — образовъ воспринимаемыхъ, когда я настораживаю свои пять чувствъ, и невоспринимаемыхъ, когда мои пять чувствъ бездъйствуютъ. Всъ эти образы дъйствуютъ и реагируютъ другъ на друга во всъхъ своихъ элементарныхъ частяхъ, согласно неизмѣннымъ законамъ, которые я называю законами природы, и такъ какъ совершенное знаніе этихъ законовъ позволило бы, безъ сомнѣнія, вычислить и предвидъть, что произойдетъ въ каждомъ изъ образовъ, будущее этихъ образовъ должно заключаться въ ихъ настоящемъ и не должно прибавлять къ нимъ ничего новаго. Среди этихъ образовъ есть одинъ, который выдъляется изъ всъхъ остальныхъ тѣмъ, что я знаю его не только извнѣ по воспріятіямъ, но также извнутри по чувствованіямъ: это мое тъло. Я разбираю условія, при которыхъ эти чувствованія появляются, и нахожу, что они всегда вдвигаются между импульсами, получаемыми мною извнъ, и движеніями, ко-

торыя я имъю совершить; они, какъ будто, должны оказывать какое-то, не ясно опредълимое, вліяніе на мой копоступокъ. Я пересматриваю нечный мои чувства; мнъ кажется, что каждое изъ нихъ по своему включаетъ побуждение къ дъйствию, но вмъстъ съ тъмъ и позволение ждать и даже ничего не дълать. Присматриваюсь ближе: открываю начатыя, но не выполненныя, движенія, указаніе на болъе или менъе полезное ръшеніе, но не на принужденіе, исключающее выборъ. Вызываю, сравниваю свои воспоминанія: припоминаю, что всюду въ организованномъ міръ, я наблюдалъ появленіе этой чувствительности именно тогда, когда природа, одаривъ живое существо способностью движенія въ пространствѣ, ощущеніемъ предостерегаетъ видъ отъ грозящихъ ему общихъ опасностей, возлагая на индивидовъ заботу объ избъжаніи этихъ опасностей. Наконецъ я обращаюсь къ своему сознанію для выясненія его участія въ чувствахъ: оно отвъчаетъ, что оно дъйствительно присутствуетъ въ видъ чувства или ощущения во всъхъ поступкахъ, иниціативу которыхъ я себѣ приписываю, но затемняется или исчезаетъ, когда мое дѣйствіе, становясь автоматичнымъ, тѣмъ самымъ указываетъ, что оно болѣе въ сознаніи не нуждается. Или всѣ видимости обманчивы, или актъ вызываемый чувствомъ не изъ актовъ, что могутъ быть строго выведены изъ предшетвующихъ явленій, подобно тому какъ движеніе вывоатся изъ движенія; въ такомъ случав онъ на самомъ дълъ прибавляетъ нъчто новое ко вселенной и къ ея исторіи. Будемъ держаться видимостей. Я просто формулирую, что чувствую и что вижу: все происходитъ, какъ будто въ совокупности образовъ, которую я называю вселенной, нѣчто дѣйствительно новое не можетъ возникнуть иначе, какъ при посредствъ какихъ то особыхъ

образовъ, типъ которыхъ мнѣ являетъ мое тѣло.

Перехожу теперь къ изученію на тѣлахъ одинаковыхъ съ моимъ этого особаго образа, называемаго мною моимъ тѣломъ. Я нахожу приводящіе нервы, которые передаютъ колебанія нервнымъ центрамъ, затѣмъ отводящіе нервы, которые исходятъ изъ центра, проводятъ колебанія къ периферіи и приводятъ въ движеніе части тѣла или все тѣло. Я спрашиваю физіолога и психолога о назначеніи тѣхъ и другихъ. Они отвѣчаютъ, что центробѣжныя движенія нервной системы могутъ вызвать передвиженіе тѣла или частей тѣла; центростремительныя движенія, или по крайней мѣрѣ нѣкоторыя изъ нихъ, порождаютъ представленіе о внѣшнемъ мірѣ. Какъ это понимать?

Нервы приводящіе суть образы, мозгъ тоже образъ, колебанія, переданныя чувствительными нервами и распространившіяся въ мозгу, все это образы. Чтобъ образъ, который я называю мозговыми колебаніями, породилъ внашніе образы, онъ долженъ такъ или иначе, содержать ихъ въ себъ, и представленіе о матеріальной вселенной полжно цѣликомъ включаться въ представленіе этомъ молекулярномъ движеніи. Но достаточно высказать такое положеніе, чтобы понять его нелѣпость. Мозгъ составляетъ часть матеріальнаго міра, а не матеріальный міръ часть мозга. Уничтоживъ образъ, носящій названіе матеріальный міръ, вы тъмъ самымъ уничтожаете мозгъ и мозговой импульсъ, части этого міра. Предположите, наоборотъ, что исчезли эти два образа - мозгъ и колебаніе въ немъ: согласно гипотезъ, вы ничего, кромъ нихъ, не уничтожаете, т. е. очень мало — незначительную подробность на громадной картинь. Въ общемъ картина, т. е. вселенная, сохраняется полностью. Сдалать мозгъ условіемъ существованія полнаго образа, значитъ противорѣчить самому себъ, ибо, по гипотезъ, мозгъ составляетъ часть этого образа. Ни нервы, ни нервные центры не могутъ, стало быть, обусловливать образа вселенной.

Остановимся на этомъ послъднемъ пунктъ. Передо мною внъшніе образы, потомъ мое тъло, потомъ, наконецъ, измъненія, вносимыя моимъ таломъ въ окружающіе образы. Я вижу, какъ внъщніе образы вліяють на образь, который я называю своимъ тъломъ: они передаютъ ему движеніе. Я вижу также, какъ это тъло вліяетъ на внъшніе образы: оно возвращаетъ имъ движеніе. Слѣдовательно, въ цѣломъ матеріальнаго міра тело мое есть образъ, действующій, какъ другіе образы, получая и давая движеніе, съ той разницей, можетъ быть, что тѣло мое какъ будто выбираетъ, до нѣкоторой степени, способъ отдачи получаемаго. Но можетъ ли мое тъло вообще, моя нервная система въ частности, породить совокупность или часть моего представленія о вселенной? Назовемъ мое тѣло матеріей или образомъ, здъсь слово безразлично. Если мое тъло матерія, оно составляетъ часть матеріальнаго міра, и матеріальный міръ, слѣдовательно, существуетъ вокругъ него и внѣ его. Если оно образъ, этотъ образъ можетъ давать лишь то, что въ него вложено, а такъ какъ, по гипотезъ, онъ есть только образъ моего тала, то было бы нелапо желать извлечь изъ него образъ всей вселенной. Т ѣ ло мое предметъ, предназначенный для передвижедругихъ предметовъ, — есть, слѣдовательно, только центръ дъйствія; оно не можетъ порождать представленія.

Но если тѣло мое является предметомъ, способнымъ производить реальное и новое дѣйствіе на предметы его окружающіе, оно должно занимать относительно ихъ привилегированное положеніе. Всякій вообще образъ вліяетъ на другіе образы способомъ опредѣленнымъ, даже подле-

жащимъ вычисленію, согласно съ тѣмъ, что называется законами природы. Для такого образа нътъ выбора, и ему незачъмъ ни изслъдовать его окружающей области, ни заранъе испытывать нъсколькихъ дъйствій, просто возможныхъ. Требуемое дъйствіе совершится само собою, когда пробьетъ его часъ. Но я предположилъ, что роль образа, который я называю своимъ тъломъ, заключается въ оказаніи реальнаго вліянія на другіе образы и слѣдовательно, въ рѣшающемъ выборъ между нъсколькими матеріально возможными актами. И такъ какъ акты эти, безъ сомнънія, внущаются ему большимъ или меньшимъ преимуществомъ, которое онъ можетъ извлечь изъ окружающихъ образовъ, надобно чтобъ образы эти какъ нибудь изобразили, на сторонъ обращенной къ моему тълу, ту пользу, которую тъло мое могло бы извлечь изъ нихъ. И я замъчаю въ самомъ дълъ, что размъры, форма, даже цвътъ внъшнихъ предметовъ измъняются сообразно съ приближеніемъ къ нимъ, или отдаленіемъ отъ нихъ, моего тѣла, что сила запаховъ, интенсивность звуковъ увеличивается и уменьщается съ разстояніемъ и, наконецъ, что само это разстояніе мфрой, въ какой окружающія тѣла какъ бы дены отъ непосредственнаго дъйствія моего тъла. По мъръ того, какъ расширяется мой горизонтъ, образы, меня окружающіе, какъ-бы вырисовываются на все болье однородномъ фонъ и становятся для меня безразличными. Чъмъ болъе я сужаю этотъ горизонтъ, тѣмъ предметы, имъ охваченные, разставляются явственье, сообразно съ большей или меньшей возможностью для моего тъла прикасаться къ нимъ и двигать ихъ. Они стало быть, подобно зеркалу, отсылаютъ къ моему тълу его возможное вліяніе; они располагаются сообразно съ ростомъ или съ убылью власти моего тъла надъ ними. Предметы окружающіе мое тъло, отражаютъ возможное дъйствіе моего тъла на нихъ.

Теперь, не касаясь другихъ образовъ, я слегка видоизмъню образъ, называемый моимъ тъломъ. Въ этомъ образѣ я мысленно перерѣзываю всѣ приводящіе нервы спинномозговой системы. Что произойдетъ? Нъсколько ударовъ скальпеля перерѣжутъ нѣсколько пучковъ волоконъ: остальная вселенная и даже все остальное мое тъло останутся чъмъ были. Произведенное измъненіе, стало быть, незначительно. На самомъ же дълъ совершенно исчезаетъ все "мое воспріятіе". Разсмотримъ внимательно, что собственно произошло. Вотъ образы, составляющие вселенную вообще, затъмъ образы, находящіеся въ сосъдствъ съ моимъ тъломъ мое тъло. Въ этомъ послъднемъ образъ наконецъ обычная роль центростремительныхъ нервовъ заключается въ передачъ движеній головному мозгу и спинному мозгу; центробъжные нервы отсылають это движеніе къ периферіи. Переръзка центростремительныхъ нервовъ можетъ произвести только одинъ, дъйствительно понятный, результатъ: прекращение тока, идущаго отъ периферіи къ периферіи проходя черезъ центръ, а вслъдствіи этого невозможность для моего тъла черпать среди окружающихъ меня вещей количество и качество движенія, необходимаго для воздъйствія на нихъ. Это относится къ дъйствію и только къ дъйствію. А между тъмъ въдь исчезло мое воспріятіе. Не значитъ-ли это, что мое воспріятіе намъчаетъ въ совокупности образовъ какъ бы тънью или отражениемъ виртуальныя или возможныя дъйствія моего тъла? Система образовъ, въ которой скальпель произвелъ лишь весьма ничтожное измѣненіе, это то, что обыкновенно называется матеріальнымъ міромъ; съ другой стороны то, что исчезло, есть "мое воспріятіе" матеріи. Отсюда предварительно два слѣдующихъ опредъленія: я называю матеріей совокупность образовъ, а воспріятіемъ матеріи эти же образы, отнесенные къ возможному

ствію одного опредъленнаго образа, моего тъла.

Углубимъ изслъдование этого послъдняго отношения. Я разсматриваю свое тъло съ центробъжными и центростремительными нервами и съ нервными центрами. Я знаю, что внъшніе предметы сообщають приводящимъ нервамъ колебанія, которыя достигають центра; что въ центрахъ происходять очень разнообразныя молекулярныя движенія, что движенія эти зависять отъ природы и положенія предметовъ. Перемѣните предметы, измѣните ихъ соотношенія съ моимъ тфломъ, и все измфнится во внутреннихъ движеніяхъ моихъ воспринимающихъ центровъ. Но все измѣнилось и въ "моемъ воспріятіи". Мое воспріятіе, стало быть, есть функція этихъ молекулярныхъ движеній, оно отъ нихъзависитъ. Но какъ оно зависитъ отъ нихъ? Вы скажете, можетъ быть, что оно ихъ преобразуетъ и что я, въ концъ концовъ, не представляю себъ ничего, кромъ молекулярныхъ движеній мозгового вещества. Но можетъ ли это положеніе имъть какой-либо смыслъ, разъ образъ нервной системы и ея внутреннихъ движеній, по гипотезѣ, есть лишь образъ нѣкоего матеріальнаго предмета, тогда какъ я представляю себъ матеріальную вселенную въ ея цъломъ? Правда, здѣсь пытаются обойти затрудненіе. Мозгъ, говорятъ намъ, аналогиченъ по своей сущности съ остальной матеріальной вселенной, слъдовательно онъ образъ, если вселенная образъ. Принявъ затъмъ, что внутреннія движенія этого мозга порождають или опредъляють представленіе о всемъ матеріальномъ мірѣ, т. е. образѣ, безкопревышающемъ образъ колебаній мозгового щества, -- уже въ самихъ молекулярныхъ движеніяхъ и въ вообще не желаютъ видъть такіе же образы какъ и остальные, но нѣчто большее или меньшее, чѣмъ образъ, во всякомъ случаѣ нѣчто, имѣющее иную природу,

чъмъ образъ; а отсюда представление возникаетъ истинно чудеснымъ способомъ. Матерія становится тогда радикально отличной отъ представленія и никакого образа ея мы, слѣдовательно, не имфемъ; ей противопоставляютъ сознаніе не содержащее образовъ, о которомъ мы не можемъ составить себъ никакого понятія; наконецъ, для наполненія сознанія выдумывается непонятное дъйствіе этой безформенной матеріи на эту мысль безъ матеріи. Правда же въ томъ, что движенія матеріи, поскольку они образы, очень понятны; въ движении не надо искать ничего, кромъ того, что въ немъ видно. Единственнымъ затрудненіемъ было бы вывести изъ этихъ, совершенно спеціальныхъ, образовъ безконечное разнообразіе представленій. Но зачімъ это надо, если по всеобщему мнѣнію мозговыя колебанія составляютъ часть матеріальнаго міра, и образы эти занимаютъ, слъдовательно, только очень маленькій уголокъ представленія?—Наконецъ, что такое эти движенія, и какую роль играютъ эти особые образы въ представленіи о цѣломъ? — Для меня сомнънія нътъ: это движенія внутри моего тѣла, предназначенныя для того, чтобы приготовить, начавъ ее, реакцію моего тала на дайствіе внашнихъ предметовъ. Будучи сами образами, они не могутъ создать образовъ; но во всякій моментъ они указываютъ, какъ компасъ, который поворачиваютъ, на положение опредъленнаго образа, моего тѣла, по отношенію къ окружающимъ образамъ. Въ совокупности представленій они весьма мало значать, но имъютъ капитальное значение для той части представлений, которую я называю своимъ тъломъ, потому что они во всякій моментъ намѣчаютъ возможные ero поступки. Итакъ, между такъ называемою воспринимающею способностью головного мозга и рефлекторными функціями спинного мозга различіе только въ степени, но нѣтъ различія по существу. Спинной мозгъ превращаетъ испытанныя имъ возбужденія въ осуществленныя движенія, головной мозгъ развиваетъ ихъ въ реакціи просто зарождающіяся; но и въ томъ и другомъ случав роль нервнаго вещества остается неизмвнной: проводить, сочетать между собою или задерживать движенія. Почему же тогда "мое воспріятіе вселенной" повидимому зависитъ отъ внутреннихъ движеній мозгового вещества, измвняется и исчезаетъ, когда они уничтожены?

Трудность этой проблемы заключается особенно въ томъ, что сфрое вещество мозга и его измъненія разсматриваются какъ вещи самодовлъющія, которыя можно изолировать отъ остальной вселенной. Въ этомъ отношеніи, по существу, матеріалисты и дуалисты сходятся. Они отдѣльно разсматриваютъ нѣкоторыя молекулярныя движенія мозгового вещества: тогда одни видятъ въ нашемъ сознательномъ воспріятіи фосфоресценцію, сопровождающую эти движенія и освъщающую ихъ слъдъ; другіе помъщаютъ наши воспріятія въ сознаніе, которое безпрерывно и по-своему выражаетъ молекулярныя колебанія корковаго вещества. Какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случав сознанію приписывается задача зарисовывать или толковать различныя состоянія нашей нервной системы. Но можно ли мыслить систему, живущую безъ организма, тающаго, безъ атмосферы, гдв дышитъ организмъ, безъ въ эту атмосферу, безъ земли, погруженной вокругъ котораго вращается земля? Обобщая вопросъ, развъ фикція изолированнаго матеріальнаго предмета не предполагаетъ своего рода нелъпости, такъ какъ предметъ этотъ заимствуетъ свои физическія свойства отъ поддерживаемыхъ имъ со всъми другими предметами отношеній, и такъ какъ каждая особенность его, а слъдовательно и самое его существование, зависять отъ мъста, занимаемаго имъ въ цъломъ вселенной? Не будемъ же говорить, что

наши воспріятія зависять просто оть молекулярныхь движеній мозговой массы. Скажемъ, что онъ измѣняются вмѣстѣ СЪ ними, что самыя эти движенія но разрывно связаны съ остальнымъ матеріальнымъ міромъ. А тогда дъло уже не въ томъ, чтобъ узнать, какъ наши воспріятія связываются съ измѣненіями сѣраго вещества. Вопросъ расширяется и ставится вмъстъ съ тъмъ въ гораздо болъе ясныхъ выраженіяхъ. Вотъ система образовъ, которую я называю моимъ воспріятіемъ вселенной. Она рушится до основаній при легкихъ измѣненіяхъ въ извѣстномъ привилегированномъ образъ, моемъ тълъ. Этотъ образъ находится въ центръ; по немъ установляются всъ остальные образы; при всякомъ его движеніи все измѣняется, какъ при поворотъ калейдоскопа. Съ другой стороны мы имъемъ тъ же образы, но отнесенные каждый къ самому себъ. Несомнънно они оказываютъ другъ на друга вліяніе, но такъ, что эффектъ всегда остается пропорціональнымъ причинъ: это я называю вселенной. Какъ объяснить существованіе этихъ двухъ системъ и то, что тѣ же образы, относительно неизмънные во вселенной, безконечно измънчивы въ воспріятіи? Этотъ вопросъ, стоящій между реализмомъ и идеализмомъ, можетъ быть, даже между матеріализмомъ и спиритуализмомъ, формулируется, по нашему мнънію, слідующимъ образомъ: Почему одни и тіз же образы могутъ входить одновременно въ двъ различныя системы, — одну, гдѣ каждый образъ измъняется для себя и въ совершенно опредъленной мъръ воздѣйствія на окружающихъ образовъ; другую, гдѣ всѣ образы измъняются примънительно къ одному и въ той измѣнчивой мѣрѣ, въ какой они отражаютъ возможное дъйствіе этого привилегированнаго образа?

Всякій образъ будетъ внутреннимъ по отношенію къ нъкоторымъ образамъ и внъшнимъ по отношенію къ другимъ; но про цълокупность образовъ нельзя сказать, ни что она для насъ внутренняя, ни что она для насъ внъшняя, такъ какъ внутренность и внашность суть только отношенія между образами. Спросить себя, существуєть ли вселенная только въ нашей мысли или и внъ ея, значитъ формулировать вопросъ въ неразрѣшимой постановкѣ, даже предположивъ, что онъ понятенъ, значитъ обрекать себя на безплодный споръ, гдъ выраженія: мысль, существованіе, вселенная, будутъ по необходимости поняты объими сторонами въ самыхъ различныхъ смыслахъ. Чтобы разръшить споръ, надобно прежде всего найти общую почву для начала борьбы, и такъ какъ-въ чемъ объ стороны согласнымы познаемъ вещи только въ видъ образовъ, мы должны поставить вопросъ на почву образовъ и только образовъ. Ни одна философская доктрина не оспариваетъ, что одни и тъ же образы могутъ одновременно входить въ двъ различныя системы; одна изъ нихъ принадлежитъ знанію, гдъ каждый образъ, отнесенный къ самому себъ, имъетъ абсолютное значеніе, другая составляетъ міръ сознанія, гдъ всь образы принаровлены къ центральному образу, нашему тълу, слъдуя за его измъненіями. Тогда вопросъ между реализмомъ и идеализмомъ очень яснымъ: каковы взаимныя отнощенія этихъ двухъ системъ образовъ? Легко видъть, что субъективный идеализмъ произведетъ первую систему изъ второй, а матеріалистическій реализмъ выведетъ вторую систему первой.

Исходная точка реалиста—вселенная, т. е. совокупность образовъ, управляемыхъ въ своихъ взаимныхъ отношеніяхъ неизмѣнными законами, гдѣ слѣдствія пропорціональны причинамъ и гдѣ нѣтъ центра, а всѣ образы развертываются

въ одной безконечной плоскости. Но онъ вынужденъ признать, что, помимо этой системы, существуютъ воспріятія, т. е. системы, гдъ тъ же самые образы отнесены къ одному изъ нихъ, располагаются вокругъ него на различныхъ плоскостяхъ и всъ преображаются при незначительныхъ измѣненіяхъ этого центральнаго образа. Именно изъ воспріятія исходитъ идеалистъ: системѣ образовъ, ВЪ имъ принимаемыхъ, есть образъ привилегированный, его тъло, по которому устанавливаются остальные образы. Но когда онъ хочетъ связать настоящее съ прошедшимъ и предвидъть будущее, онъ вынужденъ покинуть это центральное положеніе, помъстить вновь всъ образы на одну плоскость, предположить, что они измѣняются уже не для него, а для самихъ себя, и разсматривать ихъ какъ части системы, гдъ каждое измънение точно соотвътствуетъ своей причинъ. Только при этомъ условіи знаніе дълается возможнымъ; а такъ какъ это знаніе существуетъ, такъ какъ при его помощи удается предвидъть будущее, то гипотеза, его обосновывающая, не есть произвольная гиподоступна теза. Первая система опыту въ настоящемъ, но мы въримъ во вторую уже тъмъ однимъ, что утверждаемъ непрерывность прошедшаго, настоящаго и будущаго. Итакъ, въ идеализмѣ, какъ въ реализмѣ дается одна изъ системъ-и изъ нея пытаются вывести другую.

Но, дѣлая этотъ выводъ, ни реализмъ, ни идеализмъ не могутъ дойти до конца, потому что ни одна изъ этихъ двухъ системъ образовъ не заключается въ другой, а каждая довлѣетъ себѣ. Если вы принимаете систему образовъ, лишенную центра, гдѣ каждый элементъ обладаетъ своей абсолютной величиной и значеніемъ, я не вижу, зачѣмъ эта система пріобщаетъ къ себѣ вторую, гдѣ каждый образъ принимаетъ неопредѣленное значеніе, подчиненное всей измѣнчивости центральнаго образа. Чтобы

объяснить воспріятіе, надобно будетъ, слѣдовательно, прибъгнуть къ какому нибудь deus ex machina вродъ матеріалистической гипотезы сознанія-эпифеномена. Среди всъхъ образовъ, подверженныхъ абсолютнымъ измѣненіямъ, выберутъ тотъ, который называется мозгомъ, и BHVTсостояніямъ этого; образа припишутъ реннимъ ное преимущество непонятнымъ образомъ удвояться воспроизводить всв остальные образы, но на этотъ относительные и измънчивые. Правда, потомъ процессу представленія не будутъ придавать никакого значенія, въ немъ будутъ видътъ фосфоресценцію отъ мозговыхъ колебаній. Какъ будто мозговое вещество, мозговыя колебанія, заключенныя въ образахъ, могутъ быть иной природы, чъмъ сами образы! Всякій реализмъ, стало быть, сдълаетъ, изъ воспріятія случайность, слъдовательно тайну. И наоборотъ, если вы примете систему неустойчивыхъ образовъ, расположенныхъ вокругъ привилегированнаго центра, глубоко измѣняющихся при неощутимыхъ передвиженіяхъ этого центра, вы прежде всего исключаете порядокъ природы, порядокъ, безразличный къ точкѣ, на которую становишься, и къ звену, съ котораго начинаешь. Вы не сможете возстановить этотъ порядокъ, не прибъгая въ свою очередь къ deus ex machina, напр. къ гипотезъ какой то предустановленной гармоніи между вещами и духомъ или, по крайней мъръ, говоря языкомъ Канта, между чувственностью и разсудкомъ. Въ этомъ случав наука будетъ случайностью и успъхъ ея тайной. - Вамъ не вывести, стало быть, ни первой системы образовъ изъ второй, ни второй изъ первой, и объ эти противуположныя доктрины, реализмъ и идеализмъ, поставленныя на одну почву, съ противуположныхъ сторонъ наталкиваются на одно и то же препятствіе.

Въ основъ объихъ доктринъ, вы откроете одинъ общій

имъ поступатъ. Мы сформулируемъ его слѣдующимъ образомъ: воспріятіе представляетъ чисто спекулятивный интересъ; оно — чистое познаніе. Весь споръ вертится на томъ, какое мѣсто должно отвести этому познанію по сравненію съ научнымъ познаніемъ; нѣкоторые принимаютъ порядокъ, требуемый наукой, и видятъ въ воспріятіи лишь смутное и временное познаніе. Другіе ставятъ воспріятіе впереди, возводятъ его въ абсолютъ и смотрятъ на науку, какъ на символическое выраженіе реальнаго. Но для тѣхъ и для другихъ воспринимать значитъ прежде всего познавать.

Мы оспариваемъ именно этотъ постулатъ. Онъ опровергается даже самымъ поверхностнымъ изслѣдованіемъ строенія нервной системы у животныхъ. Его нельзя принять, не затемняя тройной проблемы—матеріи, сознанія и ихъ отношенія.

Что мы видимъ, наблюдая шагъ за шагомъ развитіе внъшняго воспріятія, начиная съ монеры и кончая высшими позвоночными? Мы находимъ, что уже въ состояніи простой протоплазматической массы живая матерія раздражимостью и сокращаемостью, ладаетъ подвержена вліянію внашнихь агентовь и отвачаеть на нихъ механическими, физическими и химическими реакціями. По мъръ того какъ мы поднимаемся въ серіи организмовъ, мы замъчаемъ, что физіологическая работа раздъляется. Появляются нервныя клътки, онъ дифференцируются и обнаруживаютъ наклонность группироваться въ систему. Вмъстъ съ тъмъ животное реагируетъ на внъшнее возбужденіе болъе разнообразными движеніями. Но даже когда полученный импульсъ не переходитъ немедленно въ движеніе, онъ повидимому, какъ-бы ждетъ случая его совершить; то самое впечатлѣніе, которое передаетъ организму перемвны окружающей среды, побуждаетъ или под-

готовляетъ его приспособиться къ нимъ. У высшихъ позвоночныхъ различіе между чистымъ автоматизмомъ, локализирующимся по преимуществу въ спинномъ волевой дъятельностью, требующей вмышательства головного мозга, выражено наиболъе ръзко. Можно представить себъ, что полученное впечатлъние вмъсто того чтобъ перейти въ движеніе одухотворяется, становясь познаніемъ. Но достаточно сравнить строеніе головного мозга со строеніемъ спинного мозга, чтобъ убъдиться, что между функціями мозга и рефлекторной дъятельностью спинно-мозговой системы различие въ степени сложности, а не по существу. Въ самомъ дълъ, что происходитъ при рефлексъ? Центростремительное движеніе переданное возбужденіемъ, сейчасъ же отражается, при посредствъ нервныхъ клътокъ спинного мозга, въ центробѣжное движеніе, вызывая мышечное сокращеніе. Съ другой стороны, въ чемъ заключается функція головного мозга? Периферическій импульсъ, вмѣсто того чтобы прямо распространиться на двигательную клѣтку спинного мозга и вызвать въ мускулъ нужное сокращение, поднимается сперва къ головному мозгу и затъмъ спускается къ тъмъ же двигательнымъ клаткамъ спинного мозга, которыя участвовали въ рефлекторномъ движеніи. Что же прибавилось при этомъ обходномъ пути, и зачъмъ импульсъ доходилъ до такъ называемыхъ чувствительныхъ клѣтокъ мозговой коры? Я никакъ не могу допустить, чтобы тамъ онъ черпалъ чудодъйственную силу для превращенія въ представленіе о вещахъ, и считаю къ тому же эту гипотезу излишней, что сейчасъ будетъ видно. Но мнѣ совершенно ясно, что эти клттки различныхъ, такъ называемыхъ сенсоріальныхъ, областей корковаго слоя клътки промежуточныя между конечными развътвленіями центростремительныхъ волоконъ и двигательными клътками Роландовой зоны, позволяютъ полученному импульсу произвольно достигнуть

или другого двигательнаго механизма спинного мозга и такимъ образомъ выбрать порождаемое имъ дѣйствіе. Чѣмъ больше разовьется этихъ промежуточныхъ клѣтокъ, тѣмъ больше отъ нихъ будетъ отходить амёбоидныхъ отростковъ, способныхъ, конечно, различно сближаться, тъмъ многочисленнъе и разнообразнъе станутъ также пути для одного и того же импульса, пришедшаго съ периферіи, и тъмъ больше, слѣдовательно, будетъ системъ движеній, между копри одномъ и томъ же раздраженіи останется торыми выборъ. Итакъ, по нашему мнѣнію, головной мозгъ ничто какъ родъ телефонной станціи: его роль — дать сообщеніе или заставить ждать. Къ тому, получаетъ, онъ не прибавляетъ ничего; но такъ какъ всѣ органы воспріятія отсылаютъ туда свои конечные отростки, а всъ двигательные механизмы спинного и продолговатаго мозга имъютъ тамъ своихъ особыхъ представителей, головной мозгъ является дъйствительно центромъ, гдъ периферическое раздражение соприкасается съ тъмъ или другимъ двигательнымъ механизмомъ, уже не обязательнымъ, а выбраннымъ. Съ другой стороны, такъ какъ при одномъ и томъ же импульсъ, пришедшемъ отъ периферіи, въ этомъ веществъ могутъ одновременно открываться безчисленные двигательные пути, то импульсъ этотъ имѣетъ способность раздъляться тамъ до безконечности и, слъдовательно, теряться въ несчетныхъ, только зарождающихся, двигательныхъ реакціяхъ. Итакъ, головной мозгъ то проводитъ принятое движеніе къ избранному для воздѣйствія органу, то открываетъ этому движенію заразъ всѣ двигательные пути, чтобъ оно намътило въ нихъ всъ возможныя воздъйствія, которыми оно чревато, и чтобъ при такомъ разсъяніи оно могло себя проанализировать. Другими словами, головной мозгъ представляется намъ орудіемъ анализа по отношенію къ полученному движенію и

орудіемъ выбора по отношенію къ движенію произведенному. Но и въ томъ, и въ другомъ случав роль его сводится къ передачв и къ раздвленію движенія. Для познанія нервные элементы не работаютъ ни въ высшихъ центрахъ корковаго вещества, ни въ спинномъ мозгу: они только сразу намвчаютъ множественность возможныхъ двйствій, или организуютъ одно изъ нихъ.

Сказанное сводится къ тому, что нервная система совсъмъ не есть аппаратъ для образованія или даже подготовленія представленій. Ея функція—получать возбужденіе, пріуготовлять двигательные аппараты и предоставлять данному возбужденію возможно большее число аппаратовъ. Съ развитіемъ нервной системы гочисленнъе и отдаленнъе становятся точки пространства, которыя она приводитъ въ связь съ двигательными механизмами, все болъе осложненными: такъ растетъ просторъ, который нервная система предоставляетъ нашему воздъйствію, и именно этимъ опредъляется степень ея совершенства. Но если нервная система животномъ мірѣ построена въ виду все менѣе нъе необходимаго дъйствія, то нельзя ли предположить, что воспріятіе, совершенствованіе котораго находится въ зависимости отъ совершенства нервной системы, также всецъло направлено въ сторону дъйствія, а не въ сторону чистаго познанія? А въ такомъ случаѣ, не должно ли ростущее богатство воспріятія символизировать растущую долю непредопредъленности, оставляемой на выборъ живому существу въ его поведеніи относительно вещей? Будемъ же исходить отъ этого непредопред эленнаго какъ изъ истиннаго прин ципа. Принявъ эту непредопредъленность, будемъ искать, нельзя ли вывести изъ нея возможность, или даже необходимость сознательнаго воспріятія. Другими словами, возьмемъ систему образовъ солидарныхъ и тъсно связанныхъ, кото-

MEAHOTEK.



рую называють матеріальнымь міромь, и вообразимь въ этой системь то здысь, то тамь центры реальнаго дыйствія, представляемые живой матеріей: необходимо, говорюя, чтобы вокругь каждаго изъ этихъ центровъ
расположились образы подчиненные положенію этого центра
и варіирующіе соотвытственно этому положенію; я говорю,
слыдовательно, что сознательное воспріятіе должно
явиться, и болые того, что возможно понять, какъ это
воспріятіе возникаеть.

Замътимъ прежде всего, что появление сознательнаго воспріятія связано строгимъ закономъ съ интенсивностью дайствія, которымъ располагаетъ живое существо. Согласно нашей гипотезъ воспріятіе появляется тотъ самый моментъ, когда полученный матеріей въ импульсъ не продолжается въ необходимой реакціи. Для возникновенія импульса въ простъйшихъ организмахъ непосредственное соприкосновение предмета, онжун реакція задерживаться не можеть. Такъ, у низшихъ видовъ осязаніе и пассивно и активно одновременно; оно служитъ для распознанія добычи и для захвата ея, для ощущенія опасности и произведенія усилія, чтобъ избѣгнуть Различные отростки протистовъ, ножки иглокожихъ служатъ органами движенія и осязательныхъ воспріятій, жгучій аппаратъ кишечнополостныхъ есть аппаратъ воспріятія и вмъсть съ тьмъ средство защиты. Словомъ, чьмъ непосредственье должна быть реакція, тымь болье воспріятіе походитъ на простое соприкосновеніе, и реакція едва отличается тогда отъ механическаго импульса, за которымъ слѣдуетъ необходимое движеніе. Но когда реакція становится менѣе неизбѣжной и оставляетъ болѣе простора колебанію, по мірь этого увеличивается и разстояніе, при которомъ животнымъ чувствуется вліяніе интересующаго его предмета. Зрвніемъ, слухомъ оно приходитъ

въ соприкосновеніе все съ большимъ числомъ вещей, испытываетъ все болѣе отдаленныя вліянія; сулятъ ли ему эти предметы преимущества или грозятъ опасностью, выполненіе и угрозъ и обѣщаній отсрочено. Часть независимости, которой располагаетъ живое существо или, какъ мы скажемъ, зона непредопредѣленнаго, которая окружаетъ его дѣятельность, позволяетъ, стало быть, à priori опредѣлить число и удаленность вещей, имѣющихъ къ нему отношеніе. Каково бы ни было это отношеніе, какова бы ни была внутренняя природа воспріятія, можно утверждать, что амплитуда воспріятія пропорціональна непредопредѣленности послѣдующаго дѣйствія, и установить слѣдующій законъ: воспріятіе располагаетъ пространствомъ вътой самой мѣрѣ въ какой дѣйствіе располагаетъ временемъ.

Но почему это отношение организма къ болве или менве отдаленнымъ предметамъ принимаетъ особую форму, форму сознательнаго воспріятія? Мы разсмотръли, что происходить въ организованномъ тѣлѣ; мы видѣли движенія переданныя или задержанныя, преобразованныя въ дъйствія осуществившіяся или разсъянныя въ видъ зарождающихся дъйствій. Намъ казалось, что движенія эти имъютъ значеніе для дъйствія и только для дъйствія; они не имъютъ ръшительно никакого касательства къ процессу представленія. Затъмъ мы разсмотръли само дъйствіе и непредопредъленность его окружающую, непредопредъленность, заложенную въ самомъ строеніи нервной системы; строеніе ея скоръе имъетъ въ виду эту непредопредаленность, представленія. Изъ этой непредопредъленности, принятой какъ фактъ, мы могли прійти къ заключенію о необходимости воспріятія, т. е. къ измѣнчивому отношенію между живымъ существомъ и болъе или менъе отдаленными вліяніями интересующихъ его предметовъ, Отчего воспріятіе это есть сознаніе и почему все происходитъ такъ, какъ будто сознаніе это рождается изъ внутреннихъ движеній мозгового вещества?

Чтобы отвътить на этотъ вопросъ, мы упростимъ прежде всего условія, въ которыхъ происходитъ сознательное воспріятіе. На самомъ дълъ нътъ воспріятія не насыщеннаго воспоминаніями. Къ непосредственнымъ даннымъ нашихъ чувствъ мы примъшиваемъ тысячи подробностей нашего прошлаго опыта. Чаще всего эти воспоминанія оттѣсняютъ наширеальныя воспріятія, и тогда мы удерживаемъ отъ нихъ лишь нъкоторыя указанія, простые "знаки", которые должны напомнить намъ старые образы. Удобство и быстрота воспріятія получаются этой цівной, но отсюда же происходять всякаго рода иллюзіи. Ничто не препятствуетъ замѣнить это воспріятіе, всецѣло проникнутое нашимъ прошлымъ, воспріятіемъ, которое имѣло бы сознаніе зрѣлое и сложившееся, но замкнутое въ настоящемъ и всецъло занятое точнымъ отраженіемъ внашняго объекта. Намъ скажутъ, можетъ быть, что мы строимъ произвольную гипотезу, и что это идеальное воспріятіе, полученное путемъ отстраненія всѣхъ индивидуальныхъ случайностей, совсъмъ не отвъчаетъ реальности. Но мы именно надвемся показать, что индивидуальныя случайности присоединяются къ этому безличному воспріятію, что это воспріятіе лежитъ въ самой основъ нашего познанія вещей, и что незнаніе, неумѣніе отличить его отъ прибавленнаго или убавленнаго памятью, было причиной того, что изъ воспріятія сдѣлали родъ вну-тренняго и субъективнаго видънія, которое отличается отъ воспоминанія лищь большей интенсивностью. Такова будетъ наша первая гипотеза. Она, конечно, ведетъ за собою другую. Какъ бы кратко ни было, по предположенію, воспріятіе, оно всегда имфетъ нфкоторую длительность и требуетъ слѣдовательно усилія памяти, которая связываетъ

моментовъ. Мы постараемся множество доказать, "субъективность" чувственныхъ качествъ ситъ преимущественно отъ своего рода сокращенія реальнаго, производимаго нашей памятью. Короче, память въ своихъ двухъ формахъ, въ томъ, что она покрываетъ слоемъ воспоминаній основу непосредственнаго воспріятія, и въ томъ, что она сокращаетъ множество моментовъ,составляетъ главный вкладъ индивидуальнаго сознанія въ воспріятіе, субъективную сторону нашего познанія вещей. Пренебрегая этимъ вкладомъ для большей ясности нашей мысли, мы зайдемъ много дальше чъмъ слъдуетъ по начатому нами пути. Чтобы исправить возможную при этомъ крайность нашихъ выводовъ, намъ придется только вернуться назадъ и внести поправки помощью возстановленія памяти. Поэтому послѣдующее надобно принимать какъ схематическое изложеніе, и мы просимъ читателя временно понимать подъ воспріятіемъ не мое конкретное и сложное воспріятіе, вздутое моими воспоминаніями и всегда имѣющее извъстную длительность, но чистое воспріятіе, существующее болье въ логической возможности, чъмъ на дълъ, воспріятіе которое имъло бы существо живущее, какъ живу я, но поглощенное настоящимъ и способное, устранивъ память во всъхъ ея видахъ, получить непосредственное и мгновенное видъніе матеріи. Станемъ на эту гипотезу и посмотримъ, какъ объясняется сознательное воспріятіе.

Вывести сознаніе было бы задачей слишкомъ смѣлой, въ настоящемъ случаѣ это и ненужно, потому что разъ данъ матеріальный міръ, тѣмъ самымъ дана совокупность образовъ и, къ тому же, ничего иного безусловно не можетъ быть дано. Никакая теорія матеріи не можетъ избѣгнуть этой необходимости. Сведите матерію на движущієся атомы, эти атомы, даже лишенные физическихъ

качествъ, все же опредъляются только въ соотношеніи съ возможнымъ видъніемъ или соприкосновеніемъ, первое безъ свъта, второе не матеріальное. Сгустите атомъ въ центры силы, растворите его въ вихри, движущіеся въ непрерывной жидкой средъ, эта жидкость, эти движенія, эти центры опредъляютъ себя только по отношенію къ безсильному осязанію, къ недъйствительному импульсу, къ обезцвъченному свъту; все это образы.

Правда, образъ можетъ быть, не будучи восприпять; онъ можеть быть на-лицо при отсуствии представленія; и различіе между понятіями: существовать представленнымъ, повидимому соотвътствуетъ личію между самой матеріей и нашимъ сознательнымъ воспріятіемъ ея. Разсмотримъ вещи ближе и посмотримъ, въ чемъ, въ точности, состоитъ это различіе. Если бы во второмъ понятіи было начто большее, чамъ въ первомъ, если-бъ для перехода отъ существованія къ представленію приходилось прибавить нѣчто, то различіе было бы неустранимо и переходъ отъ матеріи къ воспріятію быль бы тайной. Иное окруженъ непроницаемой было перехода отъ перваго понятія ко второму возможности уменьшенія; если бы представленіе образа было меньше, чъмъ его присутствіе, въ такомъ случав существующимъ образамъ достаточно было бы откинуть нѣчто отъ себя, чтобъ превратиться въ представление. Возьмемъ образъ, который я называю матеріальнымъ предметомъ; я имъю о немъ представление. Почему образъ этотъ самъ въ себъ есть, повидимому, не то, чъмъ онъ является для меня? Будучи частью въ совокупности другихъ образовъ, онъ продожается въ слъдующіе за нимъ образы, подобно тому самъ продолжалъ предшествующіе. Чтобы образовать самое его сущестованіе въ представленіе, было бы достаточно уничтожить сразу все послѣдующее, все

предшествовавшее, а также и то, что его наполняетъ, сохранивъ отъ него лишь внѣшнюю корку, поверхностную пленку. Этотъ образъ, эта объективная реальность отличается отъ образа представляемаго тъмъ, что онъ долженъ дъйствовать каждой своей точкой на всъ точки другихъ образовъ, передавать совокупность всего получаемаго, противопоставлять всякому дъйствію воздъйствіе равное и обратное, наконецъ, быть путемъ, по которому проходятъ во встхъ направленіяхъ измтненія, распространяющіяся по необъятности вселенной. Его можно превратить въ представленіе, еслибы его можно было изолировать, въ особенности его оболочку. Представление всегда присутствуетъ, но виртуальное, нейтрализованное -- въ моментъ когда могло бы перейти въ дъйствіе-необходимостью продолжаться и затеряться въ чемъ-то другомъ. Чтобы достигнуть этого превращенія, надо не освітить предметъ, а наоборотъ, затемнить нъкоторыя его стороны, лишить его большей части его самого, такъ, чтобы осадокъ вмъсто того чтобъ заключаться въ окружающемъ, какъ выдълился изъ него какъ картина. Если вселенной "центрами непредосущества являются во предъленности", и если степень этой непредопредъленности измфряется числомъ и совершенствомъ ихъ функцій, то ясно, что уже одно ихъ присутствіе можетъ стать равнозначнымъ устраненію тѣхъ частей предметовъ, въ которыхъ функціи ихъ не заинтересованы. Они какъ бы позволять пройти сквозь себя тымь внышнимь движеніямь, которыя имъ безразличны; другія выдъленныя станутъ "воспріятіями" въ силу этого выдъленія. Для насъ тогда все произойдетъ такъ, какъ если бы мы отражали на предметы свътъ исходящій отъ нихъ; свътъ, который проходилъ бы безпрепятственно, никогда не былъ бы замъченъ. Образы, насъ окружающіе, какъ бы повернуты къ

нашему тълу стороной, насъ интересующей и освъони отдълятъ отъ своей субстанціи то, щенной; мы задержимъ на ходу, на что мы способны вліять. Безразличные другъ другу въ силу основного механизма, ихъ связывающаго, они обращаютъ одинъ къ другому заразъ всъ свои стороны, другими словами они дъйствуютъ и реагируютъ другъ на друга всѣми своими элементарными частями и ни одинъ изъ нихъ, слъдовательно, не воспринимаетъ и сознательно не воспринимается. Наоборотъ, если они наталкиваются гдъ-либо на нъкоторую самопроизвольность реакціи, ихъ дѣйствіе соотвѣтственно уменьшается и это уменьшеніе ихъ дѣйствія и есть именно наше представление о нихъ. Наше представление о вещахъ, стало быть, зарождается, когда онъ наталкиваясь на нашу свободу отражаются отъ нея.

Когда лучъ свъта переходитъ изъ одной среды въ другую онъ обыкновенно мъняетъ направление. Но разница въ плотности объихъ средъ можетъ быть такова, что для извъстнаго угла паденія не будетъ возможно преломленіе. Тогда происходитъ полное отражение. Получается мнимое изображеніе свътовой точки какъ бы символизирующее невозможность для свътовыхъ лучей слъдовать далье по пути. Воспріятіе есть явленіе того же рода. Дана совокупность образовъ матеріальнаго міра вмѣстѣ съ совокупностью ихъ внутреннихъ элементовъ. Но если вы предположите существованіе центровъ истинной активности, т.-е. активности самопроизвольной, то лучи доходящіе до нея, интересующіе эту активность, вмѣсто того чтобъ пройти сквозь эти центры, будутъ какъ бы возвращаться и вырисовывать контуры предмета ихъ отсылающаго. Въ этомъ не будетъ ничего положительнаго, ничего прибавленнаго къ образу, ничего новаго. Предметы откинутъ только нъчто, нъчто отъ своего реальнаго дъйствія и будутъ изображать свое виртуальное дѣйствіе, т.-е. въ сущности возможное вліяніе живого существа на нихъ. Воспріятіе походитъ, стало быть, на явленіе отраженія, порождаемое неудавшимся преломленіемъ; это какъ бы дѣйствіе миража.

Иначе сказать, быть и быть сознательно воспринятыми, это различія только въ степени, различія по существу здісь ніть. Реальность матеріи состоитъ въ совокупности всъхъ ея элементовъ и всъхъ родовъ дѣйствій этихъ элементовъ. Наше представленіе о матеріи есть мъра нашего возможнаго дъйствія на тъла; оно получается послѣ выключенія всего, что не касается нашихъ потребностей, или вообще нашихъ функцій. Можно было бы сказать въ извъстномъ смыслъ, что воспріятіе какой нибудь безсознательной матеріальной точки въ своей мгновенности безконечно обширнъе и полнъе нашего, потому что точка эта собираетъ и передаетъ всъ дъйствія всъхъ точекъ матеріальнаго міра, между тѣмъ какъ сознаніе наше достигаетъ только нѣкоторыхъ частей и съ нѣкоторыхъ сторонъ. Сознаніе, при внѣшнемъ воспріятіи, состоитъ именно въ этомъ выборъ. Но въ этой бъдности нашего сознательнаго воспріятія есть начто положительное, уже предвѣщающее духъ: это различение въ этимологическомъ смыслѣ этого слова.

Вся трудность занимающей насъ проблемы происходитъ отъ того, что воспріятіе представляють себѣ какъ фотографію вещей, снятую съ опредѣленной точки спеціальнымъ аппаратомъ, органомъ воспріятія, которая затѣмъ проявляется въ мозговомъ веществѣ при помощи какого то неизвѣстнаго химическаго и психическаго процесса. Какъ не видѣть, что фотографія, если тутъ есть фотографія, уже снята внутри вещей и для всѣхъ точекъ пространства? Ни метафизика, ни физика не могутъ избѣгнуть этого заключенія. Составьте вселенную изъ атомовъ: въ каждомъ изъ

нихъ чувствуются количественно и качественно дъйствія, производимыя встми атомами матеріи и измтняющіяся въ зависимости отъ разстоянія. Предположите центры силъ: линіи силъ, испускаемыя по всѣмъ направленіямъ всѣми центрами, понесутъ къ каждому центру вліянія всего матеріальнаго міра. Предположите монады: каждая монада, какъ думалъ Лейбницъ, будетъ зеркаломъ вселенной. Стало быть въ этомъ пунктъ всъ сходятся. Но если принять во вниманіе одно какое нибудь мъсто вселенной, можно сказать, что дъйствіе всей матеріи проходить въ немъ безъ сопротивленія и безъ потери, и что фотографія цълаго въ немъ просвъчивается: за стекломъ не хватаетъ чернаго экрана, на которомъ появилось бы изображеніе. Наши "зоны непредопредъленности" играютъ въ нъкоторомъ родъ роль экрана. Онъ не прибавляютъ ничего къ тому, что есть; онъ только пропускають реальное дъйствіе и задерживаютъ дъйствіе виртуальное.

И это не гипотеза. Мы ограничиваемся лишь формулировкой данныхъ, безъ которыхъ не можетъ обойтись ни одна теорія воспріятія. Въ самомъ дѣлѣ, ни одинъ психологъ не начнетъ изученія внѣшняго воспріятія, не принявъ по крайней мъръ возможности матеріальнаго міра, т. е. въ сущности возможнаго воспріятія всякихъ вешей. возможной матеріальной массы выдалять особый предметъ, который я называю своимъ тѣломъ, и въ немъ воспринимающіе центры: мнѣ покажутъ импульсъ, приходящій изъ какой нибудь точки пространства, проходящій по нервамъ и достигающій центровъ. Но здѣсь совершается нъчто неожиданное. Матеріальный міръ окружавшій тъло, тъло заключавшее мозгъ, мозгъ, гдъ отличали центры, - все это сразу устраняется; точно по мановенію волшебнаго жезла заставляютъ появиться, какъ вещь совершенно новую, представление о томъ, что было принято съ

самаго начала. Это представление выдвигають за предълы пространства, чтобы оно не имѣло уже ничего съ матеріей, отъ которой исходило: что касается матеріи, безъ нея очень желали бы обойтись, но этого сдълать нельзя, потому что явленія ея связаны между собою столь порядкомъ, столь безразличнымъ къ избираемой точкъ отправленія, что эта правильность и это безразличіе въ самомъ дѣлѣ образуютъ независимое существованіе. Поневолъ приходится сохранить призракъ матеріи; зато ее лишають всъхъ качествъ, дающихъ жизнь. безформенномъ пространствъ выкраиваютъ щіяся фигуры; или (что сводится почти къ тому же) выдумываютъ количественныя отношенія, сочетающіяся между собою, и функціи, которыя, эволюируя, развиваютъ свое содержаніе: тогда представленіе, со включенными въ него останками матеріи, свободно развернется въ непротяженномъ сознаніи. Но недостаточно кроить, надо и шить. Надо объяснить, какъ качества, которыя вы отдълили отъ ихъ матеріальной подкладки, соединятся съ нею вновь. Каждый аттрибутъ удаляемый вами изъ матеріи расширяетъ промежутокъ между представленіемъ и его объектомъ. Если вы сдълаете матерію непротяженной, какъ пріобрътетъ она протяженность? Если вы сведете ее къ однородному движенію, откуда возникнетъ качество? А главное, какъ представить себъ отношение между вещью и образомъ, между матеріей и мыслью, если согласно опредѣленію каждое изъ этихъ двухъ понятій обладаетъ только тѣмъ, у другого? Затрудненія при этомъ будутъ возникать на каждомъ шагу, и всякое усиліе ваше отстранить одно изъ нихъ вызоветъ только новыя затрудненія. Чего же мы требуемъ отъ васъ? Простого отказа отъ взмаха волшебнаго жезла и продолженія, первоначально взятаго пути. Вы показали намъ внъшніе образы, достигающіе органовъ чувствъ, производящіе измѣненія въ нервахъ, проводящіе свое вліяніе до мозга. Идите до конца. Движеніе пройдетъ сквозь мозговое вещество, пробудеть тамъ и тогда перейдетъ въ волевой актъ. Вотъ весь механизмъ воспріятія. Что касается самого воспріятія, какъ образа, вамъ нечего описывать его генезисъ, потому что вы приняли его сначала, и не могли не принять его; принявъ мозгъ, принявъ малъйшую частицу матеріи, развъ вы не приняли тъмъ самымъ цълокупности образовъ? Итакъ, слѣдуетъ объяснить не то, какъ зарождается воспріятіе, но какъ оно себя ограничиваетъ, быть образомъ всего, а на ибо оно должно самомъ дълъ сводится къ тому, что васъ интересуетъ. Но если оно отличается отъ образа, какъ такового именно тъмъ, что части его устанавливаются въ соотношении ст какимъ то измънчивымъ центромъ, то ограничение это легко понять: неопредаленное въ принципа, оно сводится на самомъ дълъ къ изображенію той доли неопредъленности, которая предоставлена поступкамъ особаго образа, называемаго нашимъ тѣломъ. Съ другой стороны, непредопредъленность движеній тъла, какъ зультатъ строенія сфраго вещества мозга, даетъ точную мъру протяженности нашего воспріятія. Нечего, стало быть, и удивляться, если все происходитъ такъ, какъ наше воспріятіе вытекаетъ изъ внутреннихъ движеній мозга и какъ бы исходитъ изъ корковыхъ центровъ. Исходить изъ нихъ оно не можетъ, потому что мозгъ есть образъ, какъ всякій другой, окутанный массой другихъ образовъ, и было бы нелѣпо думать, что содержащее можетъ исходить изъ содержимаго. Но такъ какъ строеніе мозга даетъ подробный планъ движеній, изъ которыхъ вы можете выбирать любое, такъ какъ, съ другой стороны, часть внъшнихъ образовъ, какъ бы возвращающаяся къ себъ для образованія воспріятія, рисуеть какъ разъ всѣ тѣ точки во вселенной, которыхъ эти движенія могуть достигать, то сознательное воспріятіе и мозговыя измѣненія строго другь другу соотвѣтствуютъ. Обоюдная зависимость этихъ двухъ понятій происходитъ просто отъ того, что оба они функціи третьяго, именно непредопредѣленности воленія.

Возьмемъ, напр., свътовую точку P, лучи которой дъйствують на различныя точки сѣтчатки a, b, c. Въ точк $^{\pm}$  P наука локализует $^{\pm}$  колебанія изв $^{\pm}$ стной амплитуды и изъстной длительности. Въ той же точкъ P сознаніе воспринимаетъ свътъ. Мы намърены показать въ дальнъйшемъ изложеніи, что и то и другое правильно, что нѣтъ существенной разницы между этимъ свътомъ и этими движеніями, если этому движенію будутъ приписаны единство, нераздъльность и качественная разнородность, отрицаются абстрактной механикой, и если эти чувственныя качества будутъ разсматриваться какъ сокращенія, производимыя нашею памятью: знаніе и сознаніе совпадутъ тогда въ мгновенномъ. Ограничимся пока, не углубляя смысла словъ, утвержденіемъ, что точка P посылаетъ сътчаткъ свѣтовыя колебанія. Что произойдетъ? Если бы зрительный образъ точки P не былъ данъ, пришлось бы изследовать, какъ онъ образуется, и мы скоро остановились бы передъ неразръшимой задачей. Но такъ или иначе его нельзя не принять сначала: единственнымъ вопросомъ, стало быть, является, зачѣмъ и какъ этотъ образъ в ыбра н ъ, чтобы стать частью моего воспріятія, въ то время какъ безконечное множество другихъ образовъ остается изъ него исключеннымъ. Но я вижу, что эти колебанія, переданныя отъ точки Р къ различнымъ тъльцамъ сътчатки, проводятся къ подкорковымъ и корковымъ оптическимъ центрамъ, часто также и къ другимъ центрамъ, и что центры эти то передаютъ ихъ двигательнымъ механизмамъ,

то временно задерживаютъ ихъ. Стало быть полученный импульсъ становится дъйственнымъ именно благодаря заинтересованнымъ нервнымъ элементамъ, которые символизируютъ непредопредъленность воленія; отъ ихъ цълостности эта непредопредъленность зависитъ; ствіе этого всякое пораженіе этихъ элементовъ, уменьшая наше возможное дъйствіе, уменьшить настолько же наше воспріятіе. Другими словами, если въ матеріальномъ міръ существуютъ точки, гдъ полученныя колебанія не передаются механически, если существуютъ, какъ было сказано, зоны непредопредъленности, эти зоны должны встръчаться именно на пути того, что называютъ сенсорно-моторнымъ процессомъ; въ такомъ случав все должно произойти такъ, какъ будто лучи Ра, Рb, Рс были восприняты вдоль этого пути и проицированы затъмъ въ Р. Болъе того, если эта непредопредъленность ускользаетъ отъ опыта и вычисленія, нельзя того же сказать про нервные элементы, которыми впечатлъніе получается и передается. Физіологи и психологи должны, значитъ, заняться этими элементами; по нимъ установятся и ими объяснятся всв подробности внъшняго воспріятія. Можно будетъ, пожалуй, сказать, что раздраженіе, пройдя по пути этихъ элементовъ, достигнувъ центра, обращается тамъ въ сознательный образъ, который затъмъ выявляется въ точкъ Р. Но употреблять такія требованіямъ значитъ просто подчиняться научнаго метода, а совсъмъ не описывать процессъ. На самомъ дълъ нътъ непротяженнаго образа, который образовался бы въ сознаніи и отбросился бы затъмъ въ Р. Въ дъйствительности же точка Р, лучи ею испускаемые, сътчатка и нервные элементы образуютъ солидарное цълое, свътовая точка Р составляетъ часть цѣлаго, и именно въ Р, а не въ какомъ другомъ мѣстъ, образуется и воспринимается образъ Р.

Представляя себъ вещи въ такомъ видъ, мы только возвращаемся къ наивному убъжденію здраваго смысла. Мы всв начали съ ввры, что мы проникаемъ въ самый предметъ, что мы воспринимаемъ его въ немъ, а не въ себъ. Если психологъ пренебрегаетъ столь простой, столь близкой къ реальному мыслью, то потому, три-мозговой процессъ, эта минимальная часть воспріятія, кажется ему эквивалентомъ всего воспріятія. Уничтожьте воспринимаемый предметъ, сохранивъ этотъ внутренній процесъ, ему покажется, что образъ предмета остался. Это легко объясняется: есть много состояній, галлюцинація и сновидѣніе, при которыхъ возникаютъ образы, во всемъ сходные съ внъшнимъ воспріятіемъ. Такъ какъ въ этомъ случав предметъ исчезъ, а мозгъ остался, то заключають, что мозгового процеса достаточно для образованія образа. Но не надобно забывать, что во всъхъ психологическихъ состояніяхъ этого рода первую роль Дальше мы играетъ память. постараемся показать, что, если принять воспріятіе какъ мы его понимаемъ, то память должна возникнуть, и что не въ ніи мозга заключается реальное и полное условіе памяти, какъ и самаго воспріятія. Не приступая пока, къ разсмотрѣнію этихъ двухъ пунктовъ, ограничимся приведеніемъ очень простого наблюденія, къ тому же не новаго. У многихъ слъпорожденныхъ зрительные центры цълы: между тъмъ они живутъ и умираютъ никогда не образовавъ зрительнаго образа. Такой образъ можетъ появиться только, если внашній предметь хоть однажды сыграль свою роль: следственно онъ долженъ, по крайней мере одинъ разъ, дъйствительно войти въ представленіе. Въ настоящее время намъ не надобно ничего другого, потому что насъ занимаетъ здѣсь только чистое воспріятіе, а не воспріятіе осложненное памятью. Откиньте же вкладъ памяти, возьмите воспріятіе какъ бы въ сыромъ видѣ, и вамъ придется признать, что безъ предмета нѣтъ образа. Но какъ только вы присоединяете къ внутримозговымъ процессамъ внѣшній предметъ, ихъ причиняющій, мнѣ ясно, что образъ этого предмета данъ съ нимъ и въ немъ, но мнѣ совсѣмъ не ясно, какъ можетъ онъ возникнуть изъ мозговыхъ процессовъ.

Когда повреждение нервовъ или центровъ прерываетъ путь нервнаго импульса, воспріятіе соотвѣтственно уменьшается. Надо ли этому удивляться? Роль нервной системы въ томъ, чтобъ использовать этотъ импульсъ, чтобы обратить его въ практические поступки, реально или виртуально выполненные. Если раздражение болье не проходить по той или другой причинъ, было бы странно, еслибъ соотвъттвенное воспріятіе все же происходило, ибо воспріятіе это привело бы тогда наше тъло въ сообщение съ точками пространства, которыя болье не призывають его къ выбору. Переръжьте зрительный нервъ у животнаго; колебаніе исходящее изъ свътовой точки не передается болье мозгу и оттуда двигательнымъ нервамъ; нить, связывавшая внѣшній предметъ съ двигательными механизмами животнаго, включая зрительный нервъ, порвана: зрительное воспріятіе стало безсильнымъ и въ этомъ безсиліи именно и состоитъ безсознательность. Что матерія можетъ быть воспринята безъ помощи нервной системы, безъ органовъ чувствъ, это теоретически мыслимо; но это невозможно практически, потому что подобное воспріятіе ни нужно. Оно было бы свойственно прине зраку, а не существу живому, то есть дъйствующему. Жисебѣ вое тъло представляютъ какъ царство ствъ, нервную систему какъ особое существо, функція котораго состоитъ въ выработкъ воспріятія и затъмъ въ созданіи движеній. На самомъ же дѣлѣ, моя нервная сис-

тема, поставленная между предметами, приводящими въ колебаніе мое тъло, и тъми, на которые я могу вліять, играетъ роль простого проводника: оно передаетъ, распредъляетъ и задерживаетъ движеніе. Это проводникъ изъ огромнаго множества нитей, натянутыхъ отъ периферіи къ центру и отъ центра къ периферіи. Сколько нитей идетъ отъ периферіи къ центру, столько же точекъ въ пространствъ способныхъ возбуждать мою волю и, такъ сказать, ставить элементарный вопросъ моей двигательной дъятельности: каждый поставленный вопросъ и есть именно то, что называется воспріятіемъ. Воспріятіе лишается одного изъ своихъ элементовъ всякій разъ, какъ переръзана одна изъ такъ называемыхъ чувствительныхъ нитей, потому что въ такомъ случав какая-нибудь часть внвшняго предмета становится безсильной призывать даятельность, а также и всякій разъ, какъ пріобрътена стойкая привычка, потому этомъ случав готовый ответь делаеть вопросъ безполезнымъ. И въ томъ и въ другомъ случаѣ исчезаетъ кажущееся отражение колебания назадъ, щеніе свѣта къ образу, отъ котораго онъ исходитъ, или, скоръе, то расчленение и то различение, которое извлекаетъ воспріятія изъ образа. Можно, стало быть, сказать, что особенности воспріятія точно соотвътстують особенностямъ нервовъ называемыхъ чувствительными, но что настоящій смыслъ воспріятія, въ цъломъ, заключается въ стремленіи тъла двигаться.

Въ этомъ вопросѣ иллюзія возникаетъ обыкновенно отъ кажущейся незаинтересованности нашихъ движеній къ вызывающему ихъ возбужденію. Кажется, будто движеніе моего тѣла для достиженія или измѣненія какого нибудь предмета будетъ одинаково, указано ли мнѣ существованіе этого предмета слухомъ, зрѣніемъ или осязаніемъ. Моя двигательная дѣятельность становится тогда отдѣльной сущ-

ностью, родомъ резервуара, изъ котораго движение выходитъ по желанію, всегда одинаковое для одного и того же дъйствія, каковъ бы ни былъ родъ образа, побуждающаго къ дъйствію. Но на самомъ дѣлѣ характеръ движеній, тождественный съ внъшней стороны, измъняется внутренно, смотря по тому отвъчаютъ ли они на зрительное, на осязательное или на слуховое впечатлѣніе. Я вижу въ пространствѣ множество предметовъ; каждый изъ нихъ, какъ зримая форма, вызываетъ мою дъятельность. Я внезапно теряю зрѣніе. Несомнѣнно я располагаю тѣмъ же количествомъ и тъмъ же качествомъ движеній въ пространствъ, но движенія эти не могутъ уже быть координированы со зрительными впечатлѣніями; они принуждены будутъ отнынѣ слѣдовать, напримѣръ, за осязательными впечатлѣніями, и въ мозгу, безъ сомнънія, начертается новое расположеніе; протоплазматическіе отростки двигательныхъ нервныхъ элементовъ въ корковомъ слов будутъ находиться теперь въ соотношении съ гораздо меньшимъ числомъ тъхъ нервныхъ элементовъ, называемыхъ сенсоріальными. Дъятельность моя, слѣдовательно, въ дѣйствительности уменьшена въ томъ смыслъ, что если я и могу производить тъ же движенія, то предметы дають мнв къ этому менве поводовъ. И слѣдовательно, основнымъ и глубокимъ послѣдствіемъ внезапнаго пресъченія оптической проводимости является уничтоженіе части призывовъ къ моей дъятельности: между тъмъ этотъ призывъ, какъ мы видъли, и есть само воспріятіе. Здісь мы вплотную подходимь къ ошибкі тіхь, которые считаютъ, что воспріятіе зарождается изъ самого сенсоріальнаго импульса, а не изъ вопроса, обращеннаго къ нашей двигательной активности. Они отдъляютъ двигательную активность отъ процесса воспріятія, и такъ какъ кажется, что она переживаетъ уничтожение воспріятія, они заключаютъ, что воспріятіе локализовано въ такъ

называемыхъ сенсоріальныхъ нервныхъ элементахъ Но на самомъ дѣлѣ оно ни въ сенсоріальныхъ центрахъ, ни въ двигательныхъ центрахъ; она соотвѣтсвуетъ многообразію ихъ отношеній и существуетъ тамъ, гдѣ появляется.

Психологи, изучавшіе дітскій возрасть, знають, что представление наше вначалъ безлично. Только мало по малу благодаря индукціи оно принимаетъ наше тъло центръ и становится нашимъ представленіемъ. Механизмъ этого процесса понять легко. По мфрф того какъ тъло мое передвигается въ пространствъ, всъ другіе образы измѣняются; образъ моего тѣла наоборотъ, остается неизмъннымъ. Мнъ приходится, стало быть, сдълать его центромъ, къ которому я отнесу всѣ другіе образы. Моя въра во внъшній міръ не происходить и не можетъ происходить изъ того, что я проицирую внъ себя непротяженныя ощущенія: какъ могутъ эти ощущенія пріобрѣсти протяженность, и откуда могу я получить понятіе о внѣшнемъ? Но если принять, какъ свидътельствуетъ опытъ, что совокупность образовъ дана вначалъ, то я отлично понимаю, какъ мое тъло въ концъ концовъ займетъ въ этой совокупности привилегированное положеніе. Я понимаю также, какъ зарождается понятіе о внутреннемъ и о внѣшнемъ, которое сперва есть только различение моего тъла отъ остальныхъ тълъ. Въ самомъ дълъ, возьмите мое тъло за исходную точку, что обыкновенно и дълаютъ; вы никогда не сможете заставить меня понять, какъ впечатлѣнія, полученныя на поверхности моего тъла и касающіяся только этого тъла, становятся для меня независимыми предметами и образують внъшній міръ. Наобороть, дайте мнъ образы вообще, —и тъло мое непремънно выдълится среди нихъ какъ нъчто особое потому что образы непрестанно измъняются, а оно остается неизмъннымъ. Такъ различіе

внутренняго и внъшняго сведется къ различенію части отъ цѣлаго. Прежде всего имѣется совокупность образовъ; въ этой совокупности есть "центры действія", отъ которыхъ какъ бы отражаются интересующіе насъ образы; такъ рождаются воспріятія и подготовляются дайствія. Моетало есть то, что вырисовывается въ центръ этихъ воспріятій; моя личность — существо, къ которому надо относить эти дъйствія. Все становится ясно, если идти такимъ путемъ отъ периферіи представленія къ центру, какъ дѣлаетъ ребенокъ, какъ намъ указываетъ непосредственный опытъ и здравый смыслъ. Наоборотъ, все затемняется и проблемы умножаются, если мы послѣдуемъ за теоретиками отъ центра къ периферіи. Откуда возникаетъ тогда идея о внъшнемъ міръ, искусственно построенномъ часть за частью при помощи непротяженныхъ ощущеній? какъ они могутъ образовать протяженную поверхность? какъ могутъони затъмъ проицироваться изъ нашего тѣла наружу? Зачѣмъ желаютъ, чтобъ я шелъ, противъ всъхъ видимостей, отъ моего сознательнаго Я къ моему тълу, затъмъ отъ моего тъла къ другимъ тѣламъ, тогда какъ я сразу становлюсь въ матеріальный міръ вообще, чтобы потомъ постепенно отграничить этотъ центръ дъйствія, который назовется моимъ тъломъ, и различить его такимъ путемъ отъ всъхъ другихъ тълъ? Въ этомъ въровании въ первоначальную непротяженность нашего внашняго воспріятія соединено столько иллюзій, въ мысли, что мы проицируемъ внѣ насъ чисто внутреннія состоянія, столько недоразуміній, столько ошибочныхъ отвътовъ на дурно поставленные вопросы, что мы не надвемся сразу пролить на все это свътъ. Мы полагаемъ, что онъ прольется мало по малу по мъръ того, какъ мы яснъе покажемъ за этими иллюзіями метафизическое смъшеніе нераздільнаго протяженія и однороднаго пространства, психологическое смъшение "чистаго воспріятія" и памяти.

Но кромѣ того все это имѣетъ соотношеніе съ реальными фактами, на которые мы можемъ указать сейчасъ же, чтобы внести поправку въ ихъ объясненіе.

Первымъ изъ этихъ фактовъ будетъ необходимость воспитанія нашихъ чувствъ. Ни зрѣніе, ни осязаніе не могутъ сразу локализировать свои впечатлѣнія. Необходимъ цѣлый рядъ сближеній и индукцій, при помощи которыхъ мы мало по малу координируемъ наши впечатлънія между собою. Отсюда перескакивають къ идев объ ощущеніяхъ непротяженныхъ по существу, которыя, прилагаясь одно къ другому, образуютъ протяжение. Но кто не видитъ, что и въ гипотезъ, на которую мы стали, наши чувства все же нуждаются въ воспитаніи, — не для того, конечно, чтобы согласоваться съ вещами, а для того, чтобы согласоваться между собою? Среди всъхъ образовъ вотъ образъ, который я называю своимъ тъломъ; виртуальное дъйствіе его выражается въ кажущемся отраженіи отъ него окружающихъ образовъ обратно на самихъ себя. Сколько возможныхъ дъйствій имъется для моего тъла, столько же различныхъ системъ отраженія для другихъ тѣлъ, и каждая изъ этихъ системъ будетъ соотвътствовать одному изъ моихъ чувствъ. Мое тъло является, стало быть, какъ бы образомъ, отражающимъ другіе образы и анализирующихъ ихъ съ точки зрѣнія различныхъ воздѣйствій на нихъ. И вслъдствіе этого каждое изъ качествъ, воспринятыхъ разными моими чувствами въ одномъ и томъ же предметъ, символизируетъ нъкоторое направление моей дъятельности, накоторую потребность. Соединение всахъ этихъ воспріятій тъла разными органами чувствъ, дастъ ли оно полный образъ этого тъла? Безъ семнънія нътъ, потому что онъ взяты изъ цълокупности. Воспринимать всъ вліянія, со всъхъ точекъ всъхъ тълъ, значило бы снизойти до состоянія матеріальнаго предмета. Воспринимать сознательнозначитъ выбирать, и сознаніе состоитъ прежде всего въ этомъ практическомъ различении. Различныя воспріятія одного и того же предмета, даваемыя различными органами чувствъ, не возстановятъ, слѣдовательно, полнаго образа предмета; онъ будутъ отдълены промежутками, соотвътствующими какъ бы пробъламъ въ требностяхъ: воспитаніе чувствъ необходимо именно для заполненія этихъ промежутковъ. Это воспитаніе имфетъ цѣлью гармонизировать мои чувства, возстановить между ихъ данными непрерывность, которая была нарушена именно прерывностью потребностей моего тала, наконецъ возстановитъ матеріальный предметъ приблизительно въ его цѣломъ. Такъ объяснится, при нашей гипотезъ, необходимость воспитанія чувствъ. Сравнимъ это объясненіе съ предъидущимъ. Въ первомъ объясненіи непротяженныя ощущенія зрънія соединятся съ непротяженными ощущеніями осязанія и другихъ чувствъ, и синтезомъ своимъ дадутъ идею матеріальнаго предмета. Но прежде всего непонятно, какъ эти ощущенія пріобрѣтутъ протяженность, иразъ протяженность въ принципъ будетъ пріобрътенастанетъ особенно непонятнымъ фактическое предпочтеніе того или иного изъ этихъ ощущеній какой-нибудь точкъ пространства. Кромъ того можно спросить себя, какимъ счастливымъ сочетаніемъ, въ силу какой предустановленной гармоніи, эти ощущенія различныхъ родовъ будутъ координироваться между собою, чтобы образовать стойкій отвердъвшій предметъ, согласный съ моимъ опытомъ и опытомъ всъхъ людей, подчиненный въ отношении другихъ предметовъ, тфмъ непреклоннымъ правиламъ, которыя называются законами природы. Во второмъ объяснении, наоборотъ, "данныя нашихъ различныхъ органовъ являются качествами вещей, воспринятыхъ сначала скорфе въ нихъ, чъмъ въ насъ: удивительно-ли, что они возсоеди-

няются, разъ ихъ разъединила одна только абстракція? Въ первой гипотезъ матеріальный предметъ не соотвътствуетъ ничему изъ того, что мы видимъ: съ одной стороны поставять сознательное начало съ чувственными другой стороны матерію, СЪ ничего нельзя сказать И которую опредѣляютъ цаніями, ибо у нея сначала отняли все, чѣмъ она себя обнаруживаетъ. При второй гипотезъ возможно все болъе и болѣе углубленное знаніе матеріи. Намъ не только не приходится отбрасывать что-либо подмѣченное, но, наоборотъ, мы должны сближать всъ чувственныя качества, находить въ нихъ сродство, возстановлять ихъ непрерывность, нарушенную нашими потребностями. Наше воспріятіе матеріи тогда уже не относительно и не субъективно, по крайней мфрф въ принципф и оставляя въ сторонф, какъ мы увидимъ дальше, чувства и особенно память; оно просто расчленено многообразностью нашихъ потребностей. — Въ первой гипотезъ, духъ также непознаваемъ, какъ и матерія, такъ какъ ему приписывается неопредълимая способность вызывать ощущенія, -- неизвѣстно откуда, -- и проицировать ихъ-неизвъстно зачъмъ-въ пространство, гдъ они образуютъ тѣла. Во второй гипотезѣ, роль сознанія опредѣлена ясно: сознаніе означаетъ возможное дѣйствіе; и формы пріобрътенныя духомъ, тъ, которыя заслоняютъ для насъ его сущность, должны быть устранены при свътъ этого второго принципа. Такимъ образомъ, при нашей гипотезъ рисуется возможность яснъе различить духъ и матерію и затъмъ сблизить ихъ. Но оставимъ въ сторонъ этотъ первый пунктъ и перейдемъ ко второму.

Второй фактъ, на который ссылаются, это то, что долго называлось "специфической энергіей нервовъ". Извѣстно, что раздраженіе оптическаго нерва внѣшнимъ ударомъ или электрическимъ токомъ дастъ зрительное ощущеніе, что

тотъ же электрическій токъ, проходя черезъ акустическій нервъ или язычно-глоточный, произведетъ вкусовое ощущеніе или заставить услышать звукъ. Изъ этихъ весьма частныхъ фактовъ переходятъ къ двумъ весьма общимъ законамъ, что различныя причины, дъйствуя на одинъ и тотъ же нервъ, производятъ одинаковыя ощущенія, что одна и та же причина, дъйствуя на различные нервы, вызываетъ различныя ощущенія. А изъ этихъ законовъ заключаютъ, что ощущенія наши просто сигналы, что роль каждаго изъ органовъ чувствъ состоитъ лишь въ томъ, чтобы переводить на свой собственный языкъ однородныя и механическія движенія, совершающіяся въ пространствъ. Отсюда, наконецъ, идея расчленить наше воспріятіе на двѣ части, уже неспособныя къ возсоединенію: съ одной стороны однородныя движенія въ пространствь, съ другойнепротяженныя ощущенія въ сознаніи. Намъ не надо входить въ разборъ физіологическихъ проблемъ, поднимаемыхъ объясненіемъ этихъ двухъ законовъ: какъ бы эти законы ни понимались, будутъ-ли приписывать специфическую энергію нервамъ, будутъ-ли относить ее къ центрамъ, всегда натолкнутся на непреодолимыя трудности.

Но самые эти законы становятся все болье и болье проблематичными. Уже Лотце подозръвалъ, что они невърны. Для признанія ихъ онъ желалъ, "чтобы звуковыя волны дали глазу ощущеніе свъта, или чтобы свътовыя колебанія заставили ухо услышать звукъ 1)". Върно то; что всъ приводимые факты, повидимому, сводятся къ одному типу: единственный возбудитель, способный производить различныя ощущенія, многочисленные возбудители способные породить одно и то же ощущеніе суть или электрическій токъ или механическая причина, могущая вызвать въ органъ

<sup>1)</sup> Lotze, Métaphysique, стр. 526 и слъд.

измѣненіе электрическаго равновѣсія. Тогда можно спросить, не содержитъ ли электрическое возбуждение различные составные элементы, отвъчающие объективно разнаго рода ощущеніямъ и не сводится ли роль каждаго чувства къ простому извлеченію изъ цълаго одной составной части, его интересующей: тогда именно одни и тъ же возбуженія давали бы одинаковыя ощущенія, и различныя возбужденія давали бы разныя. Точнъе говоря, трудно предположить, чтобы электризація языка, напримфръ, не вызывалахимическихъ измѣненій, а вѣдь эти измѣненія мы и называемъ вкусовыми ощущеніями. Съ другой стороны, если физикъ могъ отождествить свътъ съ электро-магнитной пертурбаціей, можно наоборотъ сказать, что то, что онъ называетъ электромагнитной пертурбаціей и есть свѣтъ, такъ что зрительный нервъ дъйствительно объективно воспринимаетъ свътъ при электризаціи. Ни для одного органа чувствъ доктрина специфической энергіи не была, казалось, прочиве установлена, чъмъ для слуха: и нигдъ реальное существование воспринимаемой вещи не сдълалось болъе въроятнымъ. Мы не будемъ настаивать на этихъ фактахъ, потому что изложеніе ихъ и обстоятельное обсуждение желающие найдутъ въ одномъ недавно появившемся трудѣ1). Ограничимся замѣчаніемъ, что ощущенія, о которыхъ идетъ рѣчь, не суть образы воспринятые нами внѣ нашего тѣла, но скорѣе чувства, локализованные въ самомъ нашемъ тѣлѣ. Между тѣмъ изъ природы и назначенія нашего тала вытекаеть, какъ мы увидимъ, что всякій изъ его такъ называемыхъ чувствительимъетъ свое собственное. элементовъ дъйствіе, которое должно быть того же рода, какъ его виртуальное дъйствіе на внъшніе предметы, имъ обычно воспринимаемые, такимъ образомъ стало бы понятно, почему

<sup>1)</sup> Schwarz, Das Wahrnemungsproblem, Leipzig 1892 стр. 313 и слъд.

всякій чувствительный нервъ, повидимому, вибрируетъ соотвътственно опредъленному виду ощущенія. Но чтобы выяснить этотъ пунктъ, слъдуетъ углубиться въ сущность чувства. Этимъ самымъ мы приходимъ къ третьему и послъднему аргументу, который мы хотъли разобрать.

Этотъ третій аргументъ черпается изъ перехода незамѣтными ступенями отъ пространственныхъ чувственному состоянію, кажущемуся тяженнымъ. Изъ этого заключаютъ о естественной и необходимой непротяженности всякаго ощущенія; протяженіе прибавляется къ ощущенію, и процессъ воспріятія состоитъ экстеріоризаціи внутреннихъ состояній. На дълъ психологъ исходитъ изъ своего тъла, и такъ какъ впечатльнія, получаемыя на периферіи этого тыла, кажутся ему достаточными для возстановленія всего матеріальнаго міра, онъ сначала сводитъ вселенную къ своему тѣлу. Но это первое положение не защитимо; его тъло не имъетъ и не можетъ имъть ни большей, ни меньшей реальности, чъмъ всѣ остальныя тѣла. Надо, стало быть, идти дальше, примѣнить принципъ до конца и, сжавъ вселенную до поверхности живого тъла, сжать самое тъло до единаго центра, который надо, въ концѣ концовъ, признать протяженія. Тогда отъ этого центра должны будутъ исходить непротяженныя ощущенія, которыя, какъ бы взбухнутъ, выростутъ И дадутъ сперва наше протяженное тъло, потомъ всъ остальные матеріальные предметы. Но это странное предположение было бы не возможно, если бы между протяженными образами И непротяженными идеями болѣе существовало промежуточныхъ, или ряда состояній. смутно локализованныхъ чувственныхъ Нашъ разумъ уступая привычной иллюзіи, ставитъ дилемму: всякая вещь или протяженна, или непротяженна; и такъ какъ чувственное состояніе смутно соприкасается съ протяженностью, неясно локализовано, то онъ заключаетъ, что состояніе это абсолютно непротяженно. Но въ такомъ случав послъдовательныя степени протяженности, и сама протяженность, объясняются какимъ то пріобрѣтеннымъ свойствомъ непротяженныхъ состояній; исторія воспріятія стаисторіей внутреннихъ и непротяженныхъ состояній, которыя пріобрѣтаютъ протяженность и проицируются наружу. Выражаясь иначе, можно сказать, что нать такого воспріятія, которое не могло бы усиленіемъ дъйствія своего объекта на наше тъло стать чувствомъ и въ частности болью. Такимъ образомъ незамътно переходятъ отъ прикосновенія булавки къ уколу. Наоборотъ уменьшающаяся боль мало помалу совпадаеть съ воспріятіемь ея причины и, такъ сказать, экстеріоризируется въ представленіе. Изъ этого, повидимому, ясно, что между чувствомъ и воспріятіемъ различіе лишь въ степени, а не по существу. Между тъмъ первое тъсно связано съ моимъ личнымъ существованіемъ: въ самомъ дѣлѣ, что станется съ болью отдѣленной объ субъекта, ее испытывающаго? Кажется такъ же должно обстоять дело и со второй: внешнее воспріятіе должно получаться чрезъ проицирование чувства, ставшаго безвреднымъ, въ пространство. И реалисты, и идеалисты согласны въ этомъ. Идеалисты не видятъ ничего въ матеріальной вселенной кромф синтеза субъективныхъ и непротяженныхъ состояній; реалисты прибавляютъ, что за этимъ синтезомъ стоитъ независимая реальность, которая ему соотвътствуетъ; но и тъ и другіе, исходя изъ постепеннаго перехода отъ чувства къ представленію, заключаютъ что представление о матеріальной вселенной относительно, субъективно и что оно, такъ сказать, вышло изъ насъ, а не мы себя сначала выдълили изъ него.

Прежде чѣмъ приступить къ критикѣ этого сомнительнаго толкованія точнаго факта, покажемъ, что оно не только не объясняетъ, но даже совсъмъ не уясняетъ ни природы боли, ни природы воспріятія. Что чувственныя состоянія, существенно связанныя съ личностью, исчезающія, если я исчезаю, могутъ пріобръсти протяженность, занять опредъленное мъсто въ пространствъ, стать стойкимъ фактомъ опыта, всегда въ согласіи съ самимъ собою и съ опытомъ другихъ людей, просто вслъдствіе уменьшенія своей интенсивности, — это намъ трудно понять. Какъ ни какъ придется, въ другой формѣ, той или признать ощущеніями сперва протяженность, затѣмъ независимость, безъ которыхъ желали обойтись. Но съ другой стороны и чувство при этой гипотезъ не яснъе, чъмъ представленіе. Если непонятно, почему чувства, уменьшаясь въ интесивности, становятся представленіями, то не болье понятно, почему то же явленіе, данное сперва какъ воспріятіе, дълается чувствомъ отъ усиленія интенсивности. Въ боли есть начто положительное и активное, чего не объяснишь, сказавъ съ нъкоторыми философами, что она состоитъ изъ смутнаго представленія. Но не въ этомъглавная трудность. Что постепенное усиленіе возбудителя превращается наконецъ въ воспріятіе боли, это неоспоримо; върно, тъмъ не менье, что превращение это выступаеть, начиная съ опредъленнаго момента: почему именно съ этого момента, а не съ другого? и какова особая причина того, что явленіе, котораго я сперва былъ простымъ зрителемъ, вдругъ пріобрѣтаетъ для меня жизненный интересъ? Стало быть, при этой гипотезъ, непонятно ни то, почему въ опредъленный моментъ ослабленіе интесивности явленія даетъ ему право на протяженность и на кажущуюся независимость, ни почему усиленіе интенсивности создаетъ въ извѣстный моментъ новое свойство, -- источникъ положительнаго дъйствія, называемаго болью.

Вернемся теперь къ нашей гипотезъ и покажемъ, какъ

въ опредъленный моментъ чувство должно выступить изъ образа. Мы поймемъ также, какъ совершается переходъ отъ воспріятія, имъющаго протяженіе, къ чувству, кото рое считается непротяженнымъ. Но предварительно надобно сдълать нъсколько замъчаній о реальномъ значеніи боли.

Когда постороннее тъло прикасается къ одному изъ отростковъ амебы, этотъ отростокъ сокращается; стало быть, всякая часть протоплазматической массы одинаково способна получать возбуждение и реагировать на него; здъсь воспріятіе и движеніе сливаются въ одно свойство, въ сократимость. Но по мъръ того какъ организмъ усложняется, работа раздъляется, функціи дифференцируются и анатомическіе органы лишаются своей независимости. Въ организмѣ, подобномъ нашему, такъ называемыя чувствительныя волокна назначены исключительно для передачи возбужденій къ центральной области, откуда импульсъ передается двигательнымъ элементамъ. Повидиму волокна эти отказались отъ индивидуальной функціи чтобы принять участіе, въ качествъ передовыхъ сторожей, въ дъйствіяхъ всего тъла. Тъмъ не менъе они и въ отдъльности подвержены тъмъ же разрушительнымъ вліяніямъ, которыя грозятъ организму въ его цъломъ. Организмъ этотъ обладаетъ способностью передвигаться для избъжанія опасности или для восполненія потерь, тогда какъ чувствительные элементы сохраняютъ неподвижность, обречены относительную на которую раздъленіемъ труда. Такъ родится боль, которая по нашему мнѣнію есть не что иное, какъ усиліе поврежденнаго элемента возстановить прежній порядокъ вещей, этородъ двигательной тенденціи въ чувствительномъ нервъ. Всякая боль, следовательно, должна сводиться къ усилію, и къ усилію безсильному. Всякая боль есть м встное усиліе, и такая изоляція усилія и есть причина его безсилія, потому что организмъ, въ силу солидарности своихъ

частей, способенъ уже только къ обобщеннымъ дѣйствіямъ. Вслѣдствіе того также, что это усиліе мѣстное, боль совершенно не пропорціональна опасности, грозящей живому организму: опасность можетъ быть смертельная, а боль слабая; боль можетъ быть невыносима (какъ зубная боль), а опасность незначительна. Слѣдовательно есть, долженъ быть опредѣленный моментъ, когда боль наступаетъ:—когда затронутая часть организма вмѣсто того, чтобы принимать возбужденіе, его отталкиваетъ. Такимъ образомъ различіе между воспріятіемъ и чувствомъ не только въ степени, они различны по существу.

Мы разсматривали живое тъло какъ родъ котораго отражается окружающіе на предметы дъйствіе, оказываемое этими предметами на него: въ этомъ отраженіи состоитъ внѣшнее воспріятіе. Но центръ этотъ не математическая точка: это тъло, подверженное, какъ всф тфла въ природф, дфйствію внфшнихъ причинъ, грозящихъ ему разрушеніемъ. Мы видъли, что оно сопротивляется вліянію этихъ причинъ. Оно не ограничивается отраженіемъ внѣшняго дѣйствія, оно борется и такимъ образомъ поглощаетъ нъчто изъ этого дъйствія. Въ этомъ источникъ чувства. Можно было бы сказать, пользуясь ме-• тафорой, что если воспріятіе соотвътствуетъ отражательной способности тъла, чувства соотвътствуютъ его способности поглошенія.

Но это только метафора. Надобно разслѣдовать вещи ближе, ясно понять, что необходимость чувства вытекаетъ изъ существованія самого воспріятія. Воспріятіе, какъ мы его понимаемъ, показываетъ наше возможное дѣйствіе на вещи и тѣмъ самымъ также и возможное дѣйствіе вещей на насъ. Чѣмъ шире способность тѣла къ дѣйствію (она символизируется усложненіемъ нервной системы), тѣмъ обширнѣе поле, охватываемое воспріятіемъ. Разстоя-

ніе, отдъляющее наше тъло отъ воспринимаемаго предмета, стало быть дъйствительно показываетъ большее или меньшее приближение опасности, большую или меньшую близость выполненія объщанія. Вслъдствіе этого наше воспріятіе предмета, отличнаго отъ нашего твла, отдвленнаго отъ него промежуткомъ, никогда не выражаетъ ничего кромъ виртуальнаго дъйствія. Но чъмъ меньше становится разстояніе между этимъ предметомъ и нашимъ тѣломъ, другими словами, чъмъ опасность становится грознъе или объщание непосредственнъе, тъмъ болъе виртуальное дъйпревратиться ствіе стремится въ дъйствіе реальное. Дойдите теперь до посладняго предала, предположите, что разстоянія уже нать, то есть, что воспринимаемый предметъ совпадаетъ съ нашимъ тѣломъ, другими словами, собственное тъло становится предметомъ воспріятія. Тогда это совершенно спеціальное воспріятіе выразитъ уже не виртуальное, а реальное дъйствіе: именно въ этомъ д состоитъ чувство. Наши чувства, слѣдовательно, относятся къ нашимъ воспріятіямъ, какъ реальное дъйствіе нашего тъла къ его возможному или виртуальному дъйствію. Его виртуальное дъйствіе касается другихъ предметовъ и вырисовывается въ этихъ предметахъ; его реальное дъйствіе касается его самого и вслъдствіе этого вырисовывается въ немъ самомъ. Наконецъ, все произойдетъ такъ, какъ будто отъ дъйствительнаго возврата реальныхъ или виртуальныхъ дъйствій къ точкамъ ихъ приложенія или исхода внашніе образы оказались отраженными нашимъ тъломъ въ окружающее его пространство, а реальныя дъйствія задержаны имъ внутри его вещества. А поэтому его поверхность, общая граница внѣшняго и внутренняго, есть единственная часть протяженія, которая одновременно и воспринимается и чувствуется.

А это значить, что воспріятіе находится внѣ моего тѣла,

а мое чувство находится, наоборотъ, въ моемъ тълъ. Внъшніе предметы воспринимаются мною тамъ, гдъ они находятся, въ нихъ самихъ, а не во мнф, точно также мои чувственныя состоянія испытываются тамъ, гдф они возникаютъ, т. е. въ опредъленной точкъ моего тъла. Разсмотрите систему образовъ, которая называется матеріальміромъ; мое тѣло одинъ изъ нихъ. Вокругъ этого образа располагаются представленія, т. е. возможное вліяніе этого образа на другіе образы. Въ немъ происходитъ чувствованіе, т. е. его дъйствительное усиліе надъ самимъ собою. Такова въ сущности разница, которую каждый изъ естественно непосредственно установляетъ между образомъ и ощущеніемъ. Когда мы говоримъ, что образъ существуетъ внѣ насъ, мы подразумѣваемъ, что онъ внѣшній относительно нашего тъла. Когда мы говоримъ объ ощущеніи какъ о внутреннемъ состояніи, мы хотимъ этимъ сказать, что оно возникаеть въ нашемъ тълъ. Вотъ почему мы утверждаемъ, что цфлокупность воспринятыхъ образовъ остается, даже если наше тъло исчезнетъ, между тъмъ какъ мы не можемъ уничтожить наше тѣло, не уничтожая нашихъ ощущеній.

Изъ этого мы усматриваемъ необходимость первой поправки къ нашей теоріи чистаго воспріятія. Мы разсуждали такъ, какъ будто наше воспріятіе есть часть образовъ, отдѣленная, какъ таковая, отъ ихъ субстанціи, какъ будто, выражая виртуальное дѣйствіе предмета на наше тѣло и нашего тѣла на предметъ, оно ограничивается отдѣленіемъ интересующаго насъ аспекта предмета отъ предмета въ его цѣломъ. Но надобно принимать во вниманіе, что тѣло наше не математическая точка въ пространствѣ, что его виртуальныя дѣйствія осложняются и пропитываются реальными дѣйствіями, или, другими словами, что нѣтъ воспріятія безъ чувства. Чувство, стало быть, есть то, что мы примѣшиваемъ изнутри нашего твла къ образу внвшнихъ твлъ; это есть то, что надлежитъ прежде всего выключить изъ воспріятія, чтобы возстановить образъ въ чистомъ видв. Но психологъ, закрывающій глаза на основное различіе, на различіе функцій воспріятія и чувства (послѣднее объемлетъ реальноедѣйствіе, первая—дѣйствіе просто возможное) находитъ между ними разницу только въ степени. На основаніи того, что чувство неясно локализовано (вслѣдствіе скрытаго въ немъ неопредѣленнаго усилія), онъ объявляетъ его непротяженнымъ и считаетъ ощущеніе вообще простымъ элементомъ, изъ котораго путемъ сложенія мы получаемъ внвшніе образы. Но дѣло въ томъ, что чувство не есть первичный матеріалъ, изъ котораго составляется воспріятіе, оно скорѣе примѣсь къ воспріятію.

Здѣсь мы замѣчаемъ корень ошибки, которая заставляетъ психолога разсматривать ощущеніе какъ не имѣющее протяженія, а воспріятіе какъ аггрегатъ ощущеній. Эта ошибка постепенно усиливается, какъ мы увидимъ, доводами, почерпнутыми изъ ложной концепціи о роли пространства и о природѣ протяженія. Но кромѣ того она имѣетъ за собою невѣрно истолкованные факты, которые надлежитъ теперь разсмотрѣть.

Прежде всего, локализація чувственнаго ощущенія въ опредѣленной части тѣла требуетъ, повидимому, настоящаго воспитанія. Проходитъ нѣкоторое время, прежде чѣмъ ребенокъ научается тронуть пальцемъ ту самую точку кожи, гдѣ его укололи. Фактъ этотъ не подлежитъ сомнѣнію, но изъ него можно только заключить, что необходимо приноровиться къ координаціи болевыхъ впечатлѣній уколотой кожи съ впечатлѣніями мышечнаго чувства, управляющаго движеніями руки. Наши внутреннія чувства подобно нашимъ внѣшнимъ воспріятіямъ, подраздѣляются на различныя группы. Эти группы, какъ и группы воспріятій,

отдълены промежутками, воспитание заполняетъ эти промежутки. Изъ этого ничуть не слъдуетъ, чтобъ не было чувствъ извѣстной непосредственпля каждаго рода ной локализаціи, — особенности присущей ему. дальше: если чувство сразу не имветъ этой особенности, оно не получитъ ее никогда. Воспитаніе можетъ только присоединить къ наличному чувственному ощущенію идею о возможномъ воспріятіи зрѣніемъ или осязаніемъ, такъ что опредъленное чувство будетъ вызывать образъ воспріятія зрительнаго или осязательнаго, тоже опредъленнаго. Надобно, стало быть, чтобы въ самомъ этомъ чувствъ было начто, что отличило бы его отъ чувствъ того же рода, что позволило бы отнести его скоръе къ извъстному возможному свидътельству зрѣнія или осязанія, чѣмъ ко всякому другому. Но не сказано ли этимъ, что чувство съ самаго начала, обладаетъ нѣкоторой протяженной опре дъленностью?

Ссылаются также на ошибочныя локализаціи, иллюзіи ампутированныхъ (ихъ слѣдовало бы подвергнуть новому изслѣдованію). Но изъ этого нельзя вывести другого заключенія кромѣ того, что разъ полученное воспитаніе сохраняется и что данныя памяти, болѣе полезныя въ практической жизни, вытѣсняютъ данныя непосредственнаго сознанія. Въ цѣляхъ дѣйствія намъ необходимо переводить нашъ опытъ чувства на возможныя данныя зрѣнія, осязанія и мышечнаго чувства. Разъ этотъ переводъ сдѣланъ, оригиналъ блѣднѣетъ, но переводъ не былъ бы возможенъ безъ заранѣе даннаго оригинала, и если бы чувственное ощущеніе съ самаго начала не локализовалось собственной своей силой и на свой ладъ.

Психологу очень трудно принять эту идею здраваго смысла. Ему кажется, что воспріятіє могло бы находиться въ воспринимаемыхъ вещахъ только въ томъ случаѣ, если

бы сами вещи воспринимали, и точно также ощущеніе могло бы быть въ нервъ, еслибы нервъ чувствовалъ: между тъмъ нервъ очевидно не чувствуетъ. Тогда ощущение берутъ въ точкѣ, гдѣ его локализируетъ здравый смыслъ, извлекаютъ оттуда, приближають къ мозгу, отъ котораго оно кажется зависить еще болье, чымь оть нерва; въ концы концовъ его помъстятъ въ мозгу. Но скоро замъчаютъ, что если оно не находится въ той точкъ, въ которой, повидимому, происходитъ, оно не можетъ находиться и въ другомъ мъстъ; если его нътъ въ нервъ, оно не будетъ и въ мозгу; ибо для того чтобы объяснить его проекцію отъ центра къ периферіи, необходима нѣкоторая сила, которую надо приписать болѣе или менѣе активному сознанію. Приходится идти дальше, заставить всѣ ощущенія сойтись въ мозговомъ центрь, потомъ вытолкнуть ихъ и изъ мозга и изъ пространства одновременно. Придется представить себъ ощущенія совершенно лишенныя протяженности, а съ другой стороны пустое пространство, безразличное къ ощущеніямъ, которыя будутъ въ него проицироваться, — потомъ употребить всевозможныя усилія, чтобы объяснить, какъ эти непротяженныя ощущенія обрѣтаютъ протяженность и выбирають для своей локализаціи тѣ или иныя точки пространства. Но доктрина эта не только неспособна ясно показать, какимъ образомъ непротяженное пріобрѣтаетъ протяженность; при ней такъ же необъяснимы и чувство, и протяженность, и представленіе. При ней чувственныя состоянія должны быть даны какъ абсолюты, изъ которыхъ они неизвъстно почему появляются и исчезаютъ въ сознаніи, въ тотъ или иной моментъ. Переходъ отъ чувства къ представленію остается тоже непроницаемой тайной, ибо, повторяемъ, во внутреннихъ, простыхъ и непротяженныхъ состояніяхъ нельзя найти причины, по которой они должны принять тотъ или иной, опредѣленный порядокъ въ пространствъ. Наконецъ и самое представленіе надо будетъ принять какъ абсолютъ: не понятно ни его происхожденіе, ни его назначеніе.

Наоборотъ, все уясняется, если исходить изъ самого то-есть изъ совокупности воспринятыхъ представленія, образовъ. Мое воспріятіе, въ чистомъ состояніи, отдъленное отъ памяти, не идетъ отъ моего тъла къ другимъ первоначально оно въ совокупности тълъ, потомъ мало по малу ограничивается и принимаетъ тъло мое за центръ. Оно приводится къ этому опытомъ, обнаруживающимъ двойную способность этого тѣла-совершать дъйствія и испытывать чувства, однимъ словомъ опытомъ сенсорно-моторной сцособности, привилегированнаго образа среди всахъ. Въ самомъ дала, съ одной стороны этотъ образъ всегда занимаетъ центръ представленія, такъ что другіе образы разставляются вокругъ него именно въ томъ порядкъ, въ которомъ они могутъ подвергаться его дъйствію; съ другой стороны при посредствъ чувствъ я въ немъ воспринимаю внутреннее, нутро, а не только одну поверхностную оболочку какъ въ другихъ образахъ. Въ совокупности образовъ существуетъ, стало быть, исключительный образъ, воспринимаемый въ его глубинахъ, а не только съ поверхности, вмфстилище чувства и въ то же дъйствія: этотъ особенный время источникъ принимаю за центръ моей вселенной и за физическую основу моей личности.

Прежде чѣмъ идти дальше и установить точное соотношеніе между личностью и образами, среди которыхъ она водворяется, мы сдѣлаемъ краткое изложеніе намѣченной нами теоріи "чистаго воспріятія", сопоставляя ее съ анализами обычной психологіи.

Для упрощенія изложенія, мы обратимся къ чувству зрѣнія, уже взятому нами какъ примъръ. Обыкновенно

берутъ элементарныя ощущенія, соотвѣтствующія впечатпѣніямъ, получаемымъ конусами и палочками сѣтчатки. Помощью этихъ ощущеній строятъ зрительное воспріятій. Но прежде всего, сѣтчатка не одна—ихъ двѣ. Стало быть надо объяснить, какъ два ощущенія, предполагающіяся отдѣльными, сливаются въ единое воспріятіе, которое соотвѣтствуетъ тому, что мы называемъ точкой въ пространствѣ.

Предположимъ, что этотъ вопросъ рѣшенъ. Ощущенія, о которыхъ говорятъ, лишены протяженія. Какъ они получаютъ протяженность? Смотрѣть ли на протяженіе какъ на рамку, готовую для полученія ощущеній, или какъ на результать одновременности ощущеній, сосуществующихъ въ сознаніи, но не сливающихся между собой, въ обоихъ случаяхъ съ протяженіемъ вводится нѣчто новое, въ чемъ не отдаютъ себѣ отчета; а процессъ, которымъ ощущеніе получаетъ протяженіе и выборъ каждымъ элементарнымъ ощущеніемъ опредѣленной точки пространства, остается все же необъясненнымъ.

Оставимъ это затрудненіе въ сторонѣ и сочтемъ зрительное протяженіе установленнымъ. Какъ оно въ свою очередь совпадаетъ съ осязательнымъ протяженіемъ? Все, о чемъ зрѣніе мое свидѣтельствуетъ въ пространствѣ, подтверждается моимъ осязаніемъ. Скажутъ ли, что предметы образуются именно коопераціей зрѣнія и осязанія и что совпаденіе этихъ двухъ чувствъ въ воспріятіи объясняется тѣмъ фактомъ, что воспринятый предметъ есть ихъ общій результатъ? Но въ этомъ случаѣ трудно принять существованіе чего бы то ни было общаго, съ точки зрѣнія качества, между элементарнымъ зрительнымъ ощущеніемъ и осязательнымъ ощущеніемъ, ибо они совершенно различны. Соотвѣтствіе между зрительнымъ протяженіемъ и осязательнымъ протяженіемъ можно объяснить только паралле-

между порядкомъ ощущеній лизмомъ зрительныхъ ощущеній осязательныхъ. Мы порядкомъ вынуждены, стало быть, предположить, кромъ зрительныхъ ощущеній, кромъ осязательныхъ ощущеній, какой то общій имъ порядокъ, который долженъ, слъдовательно, быть зависимъ и отъ тъхъ и отъ другихъ. Пойдемъ дальше: этотъ порядокъ независимъ отъ нащего индивидуальнаго воспріятія, такъ какъ онъ представляется одинаковымъ всѣмъ людямъ и составляетъ матеріальный міръ, гдъ слъдствія связаны съ причинами, гдъ явленія подчиняются законамъ. И мы приходимъ наконецъ къ гипотезъ объективнаго и независимаго отъ насъ порядка, то есть матеріальнаго міра, отличнаго отъ ощущенія.

По мѣрѣ того какъ мы шли впередъ, мы умножили число неразрѣшимыхъ данныхъ и усложнили довольно простую гипотезу, изъ которой исходили. Но выиграли-ли мы что нибудь? Если матерія, къ которой мы приходимъ, необходима для пониманія удивительнаго согласованія ощущеній между собою, то о ней мы ничего не знаемъ, потому что мы должны ей отказать во всѣхъ подмѣченныхъ качествахъ, во всѣхъ ощущеніяхъ, предоставивъ ей простое объясненіе ихъ соотвѣтствія. Она, стало быть, не можетъ быть ничѣмъ изъ того, что мы знаемъ и ничѣмъ изъ того, что мы воображаемъ. Она остается загадкой.

Но наша собственная природа, роль и назначеніе нашей личности также остаются покрыты тайной. Ибо откуда исходять, какь рождаются, чему должны служить эти элементарныя непротяженныя ощущенія, которыя разовьются въ пространствь? Ихъ надо принять какъ абсолюты, ни происхожденія, ни цѣли которыхъ мы не видимъ. А еслибъ требовалось различить въ каждомъ изъ насъ духъ и тѣло, ничего нельзя было бы узнать ни о тѣлѣ, ни о духѣ, ни объ ихъ соотношеніи.

Въ чемъ же состоитъ наша гипотеза и въ какой именно точкъ она отдъляется отъ вышеизложенной? Вмъсто того чтобъ исходить изъ чувства, о которомъ ничего нельзя сказать, такъ какъ для него нътъ никакого основанія быть тъмъ или инымъ, мы исходимъ изъ дъйствія, то есть изъ присущей намъ способности производить измѣненія вещахъ, способности, о которой свидътельствуетъ знаніе и къ которой повидимому сходятся, какъ къ центру, всъ силы организованнаго тъла. Мы становимся, стало быть, сразу въ цълокупность протяженныхъ образовъ, и въ этой матеріальной вселенной мы замѣчаемъ именно эти центры непредопредаленности, характеризующія жизнь. Чтобы дъйствія могли излучаться изъ этихъ центровъ, надобно, чтобъ движенія или вліянія другихъ образовъ были съ одной стороны получены, а съ другой использованы. Живая матерія, въ своей простъйшей формъ и въ однородномъ состояніи, уже выполняетъ эту функцію, питаясь и возстановляясь. Совершенствованіе этой матеріи состоитъ въ распредъленіи такой двойной работы между двумя категоріями органовъ, изъ которыхъ первые, органы питанія, предназначены для поддержанія вторыхъ: послѣдніе созданы для того, чтобъ дъйствовать; ихъ простъйшій типъ есть цѣпь нервныхъ элементовъ, одинъ получаетъ внъщнія впечатльнія, а другой совершаетъ движенія. Такъ, возвращаясь къ примъру зрительнаго воспріятія, роль конусовъ и палочекъ сътчатки состоитъ просто въ полученіи импульсовъ, которые затьмъ перерабатываются въ движенія осуществленныя или зарождающіяся. Изъ этого не можетъ получиться никакого воспріятія и въ нервной системъ нигдъ нътъ сознательныхъ центровъ; но воспріятіе происходитъ отъ той-же причины, какая породила цвпь нервныхъ элементовъ съ органами ее поддерживающими и съ жизнью вообще: она выражаетъ и измъряетъ силу дъй-

ствія живого существа, непредопредаленность движенія или дъйствія, которое послъдуетъ за полученнымъ импульсомъ. Эта непредопредъленность, какъ мы показали, выразится въ отраженіи на самихъ себя образовъ, окружающихъ наше тъло или, лучше, въ раздъленіи ихъ; а такъ какъ цъпь нервныхъ элементовъ получающихъ, останавливающихъ и передающихъ движенія есть именно мѣстонахожденіе этой непредопредъленности и выражаетъ ее, то наше воспріятіе будетъ соотвътствовать всъмъ подробностямъ и, повидимому будетъ выражать всв измвненія самихъ нервныхъ элементовъ. Въ такомъ случав наше воспріятіе въ чистомъ видв дъйствительно входитъ въ составъ вещей. Ощущение въ тѣсномъ смыслѣ, не только не исходитъ самопроизвольно изъ глубинъ сознанія, чтобъ ослабляясь перейти въ пространство, но совпадаетъ съ неизбъжными измъненіями того особаго образа, который каждый изъ насъ зоветъ своимъ тѣломъ.

Такова упрощенная, схематическая теорія внѣшняго воспріятія. Это теорія чистаго воспріятія. Если принять ее за окончательную теорію, роль нашего сознанія въ воспріятіи ограничивалась бы связываніемъ непрерывной нитью памяти безконечнаго ряда мгновенныхъ видъній, которыя скорфе принадлежатъ къ вещамъ, чфмъ къ намъ самимъ. Что сознаніе наше исполняетъ главнымъ образомъ эту роль во внъшнемъ воспріятіи, можно къ тому же вывести а р гіогі изъ самого опредъленія живыхъ тълъ. Если тъла эти предназначены получать импульсы для переработки ихъ въ непредвидънныя реакціи, то въдь выборъ реакціи не долженъ совершаться случайно. Этотъ выборъ, обусловливается, безъ всякаго сомнънія, прошлымъ опытомъ и реакція не совершается безъ обращенія къ воспоминаніямъ, оставшимся отъ прежнихъ аналогичныхъ положеній. Непредопредѣленность действій, которыя надо совершить, требуеть, стало

быть, сохраненія воспринятыхь образовь для того, чтобы не свестись къ простой прихоти. Можно сказать, что мы имфетъ власть надъ будущимъ только при равномъ и соотвътственномъ взоръ на прошлое, что напоръ нашей дъятельности впередъ оставляетъ позади себя пустоту, куда врываются воспоминанія, и что память въ сферъ познаванія есть отраженіе непредопредѣленности нашей воли. -- Но дъйствіе памяти распространяется гораздо дальше и гораздо глубже, чъмъ то можно предугадать послъ Пора поверхностнаго анализа. теперь снова память въ воспріятіе, исправить тъмъ возможное преувеличение нашихъ выводовъ, и опредълить такимъ образомъ съ большей точностью точку соприкосновенія между сознаніемъ и вещами, между тъломъ и духомъ.

Скажемъ прежде всего, что если дана память, т. е. пережитокъ образовъ прошлаго, образы эти будутъ постоянно примъшиваться къ нашему воспріятію настоящаго и могутъ даже замънить его. Образы эти сохраняются только для того, чтобы быть полезными; во всякое мгновеніе они дополняють опыть настоящаго, обогащаясь пріобрѣтеннымъ опытомъ; и такъ какъ этотъ последній не перестаетъ увеличиваться, въ концѣ концовъ онъ покрываетъ и затопляетъ первый. Несомнънно, что основа интуиціи дъйствительной и, такъ сказать, моментальной, на которой развертывается наше воспріятіе внашняго міра, есть начто весьма малое по сравненію со всімь, что къ нему прибавляетъ память. Именно потому, что воспоминанія предшествовавшихъ аналогичныхъ интуицій полезнѣе самой интуиціи (оно связано въ нашей памяти съ цѣлымъ рядомъ послъдующихъ событій и можетъ этимъ помочь нашему ръшенію), оно замъщаетъ дъйствительную интуицію, на долю которой выпадаетъ только-какъ мы докажемъ впослъдствіи — задача вызвать воспоминаніе, дать ему тъло,

сдълать его активнымъ, а тъмъ самымъ и дъйствительнымъ. Мы были, стало быть, правы, говоря, что совпаденіе воспріятія съ воспринимаемымъ объектомъ существуетъ скоръе въ принципъ, чъмъ на дълъ. Надобно принять во вниманіе, что воспріятіе становится, въ концѣ концовъ лишь поводомъ къ воспоминанію, что практически измъряемъ степень реальности, степенью полезности, что намъ во всъхъ отношеніяхъ выгодно обратить въ простые знаки реальнаго эти непосредственныя интуиціи, которыя совпадають, въ сущности, съ самой дъйствительностью. Но здъсь мы и открываемъ ошибку тъхъ, которые видятъ въ воспріятіи проекцію наружу непротяженныхъ ощущеній, вышедшихъ изъ нашей собственной сущности и развившихся затъмъ въ пространствъ. Имъ не трудно показать, наше полное воспріятіе чревато образами лично намъ принадлежащими, образами экстеріоризованными (т. е. возпамяти); ставшими въ они только забываютъ, остается безличный фонъ, гдъ воспріятіе совпадаетъ съ воспринятымъ объектомъ и фонъ этотъ само внъшнее.

ошибка, которая, восходя Главная отъ наконецъ, заслоняетъ къ метафизикъ. намъ какъ тѣла, такъ и духа состоитъ въ томъ, что между чистымъ воспріятіемъ и воспоминаніемъ видятъ только интенсивности, а не по существу. Наши разницу въ воспріятія несомнънно пропитаны воспоминаніями и, наоборотъ, воспоминаніе, какъ мы покажемъ ниже, становится настоящимъ только заимствуя тъло какого-нибудь воспріятія, въ которое оно внѣдряется. Оба акта, воспріятіе и воспоминаніе, всегда взаимно проникаются и обмъниваются какъ при эндосмозъ. Задача психолога разъединить ихъ, привести каждый изъ нихъ къ его первоначальной чистотъ: такимъ путемъ разъяснились бы многія трудности, поднимаемыя психологіей, а можетъ быть также и

метафизикой. Но этого не дълаютъ. Въ этихъ смъшанныхъ состояніяхъ, состоящихъ изъ неравныхъ частей чистаго воспріятія и чистаго воспоминанія, непремінно хотять видъть состоянія простыя. Этимъ обрекаютъ себя на непониманіе какъ чистаго воспоминанія такъ и чистаго воспріятія, на признаніе только одного рода явленія, которое будетъ называться то воспоминаніемъ, то воспріятіемъ, смотря по тому, преобладаетъ ли въ немъ тотъ или другой изъ этихъ двухъ аспектовъ, и вслфдствіе этого между перцепціей и воспоминаніемъ будутъ признавать только различіе въ степени, а не по существу. Первое послѣдствіе этого заблужденія — глубокое искаженіе теоріи памяти, какъ это будетъ видно дальше въ подробностяхъ: дълая изъ воспоминанія лишь болье бльдное воспріятіе, не замьчають существенной разницы, отдъляющей прошедшее отъ настоящаго, отказываются понимать явленія узнаванія и, въ болѣе общемъ смыслѣ, механизмъ безсознательнаго. И наоборотъ, сдълавъ изъ воспоминанія болье слабое воспріятіе, въ послѣднемъ не смогутъ уже видѣть ничего иного кромъ болъе интенсивнаго воспоминанія. Разсуждать будутъ такъ, какъ еслибы оно было дано намъ, на подобіе воспоминанія, какъ внутреннее состояніе, какъ простое измънение нашей личности. Не признаютъ изначальнаго, основного акта воспріятія, акта составляющаго чистое воспріятіе, каковымъ мы сразу переносимся въ вещи. И то же заблужденіе, которое въ психологіи выражается полнымъ безсиліемъ объяснить механизмъ памяти, наложитъ въ метафизикъ глубокую печать на концепцію матеріи какъ идеалистовъ, такъ и реалистовъ.

Въ самомъ дѣлѣ для реализма неизмѣнный порядокъ явленій природы основанъ на причинѣ отличной отъ самихъ нашихъ воспріятій, останется ли эта причина непознаваемой или станетъ доступной усиліямъ метафизическаго по-

строенія, всегда болье или менье произвольнаго. Для идеалиста, наобороть, этими воспріятіями исчерпывается вся реальность, а неизмінный порядокь явленій природы есть только символь, которымь мы выражаемь на ряду съ реальными воспріятіями воспріятія возможныя. Но какь для реализма, такъ и для идеализма воспріятія суть "правдивыя галлюцинаціи", состоянія субъекта, проицированныя наружу. Обі доктрины отличаются просто тімь, что въ одной эти состоянія составляють реальность, а въ другой онь присоединяются къ ней.

Но иллюзія эта прикрываетъ другую, которая распространяется на теорію познанія вообще. Мы сказали, матеріальный міръ состоить изъ предметовъ, или, если угодно, изъ образовъ, въ которыхъ всѣ части дѣйствуютъ и воздъйствуютъ одна на другую движеніями. Наше чистое воспріятіе составляетъ внутри ЭТИХЪ образовъ зарождающееся дъйствіе. Актуальность нашего пріятія состоитъ, стало быть, въ ея активности, въ движеніяхъ, которыя ее продолжаютъ, а не въ большей ея интенсивности; прошедшее только идея, настоящее идеомоторно. Но этого то упорно не желаютъ признавать. смотря на воспріятіе какъ на родъ созерцанія, приписывая ему исключительно спекулятивную цѣль и желая стремленіемъ къ какому TO безкорыстному познанію: какъ будто отдъляя его отъ дъйствія, разрывая такимъ путемъ его связь съ реальнымъ, его не дълаютъ одновременно и необъяснимымъ и безполезнымъ! И тогда всякая разница между воспріятіемъ и воспоминаніемъ уничтожается, потому что прошлое по существу есть то, что уже не дъйствуетъ, а не признавая этого признака прошлаго становится невозможнымъ отличить его отъ настоящаго, т. е. отъ дъйствующаго. Стало быть, между воспріятіемъ и памятью будетъ только простая разница въ степени и какъ въ той, такъ и въ другой субъектъ останется замкнутымъ въ себѣ. Возстановимъ, наоборотъ, истинный характеръ воспріятія; покажемъ въ немъ систему нарождающихся дѣйствій, погруженную въ реальное своими глубокими корнями: такое воспріятіе радикально отличается отъ воспоминанія; реальность вещей не будетъ уже ни построена, ни перестроена, она будетъ нащупана, проникнута, пережита; спорный вопросъ между реализмомъ и идеализмомъ перестанетъ быть предметомъ безконечныхъ метафизическихъ преній и разрѣшится интуиціей.

Но изъ этого намъ станетъ также ясно, какое положеніе надлежитъ занять между идеализмомъ и реализмомъ, которые оба вынуждены разсматривать матерію какъ построеніе или перестроеніе совершаемое духомъ. Въ самомъ дълъ, слъдуя до конца поставленному нами принципу, согласно которому субъективность нашего воспріятія обусловливается привхожденіемъ памяти, мы скажемъ, что чувственныя качества матеріи были бы познаны въ нихъ самихъ, изнутри, а не извнѣ, если бы мы могли отдълить ихъ отъ особаго ритма длительности, характернаго для нашего сознанія. И дъйствительно, наше чистое воспріятіе, какъ бы оно ни было быстро, имфетъ извфстную длительность такъ что наши послъдовательныя воспріятія никогда не суть реальные моменты вещей, -- какъ мы предполагали до сихъ поръ, --- но моменты нашего сознанія. Мы говорили, что теоретически роль сознанія во внашнемъ воспріятіи состоить въ томъ, чтобы непрерывной нитью памяти связывать мгновенныя видънія реальнаго. Но на самомъ дълъ для насъ мгновенное никогда не существуетъ. Въ томъ, что мы называемъ этимъ именемъ, уже есть работа нашей памяти, а слъдовательно и нашего сознанія, которое сливаетъ одно съ другимъ, чтобъ охватить

ихъ сравнительно простой интуиціей, какое угодно число і мгновеній безконечно ділимаго времени. Въ чемъ же разница между матеріей, какъ ее понимаетъ самый требовательный реализмъ, и нашимъ воспріятіемъ ея? Наше воспріятіе даетъ намъ рядъ картинъ вселенной, живописныхъ, но разобщенныхъ: изъ нашего настоящаго воспріятія мы не можемъ вывести позднівйшихъ воспріятій, потому что въ совокупности ощутимыхъ качествъ, ничто не даетъ возможности предвидъть новыя качества, въ которыя онъ переходятъ. Наоборотъ матерія, какъ она обыкновенно понимается реализмомъ, эволюируетъ такъ, что можно переходить отъ одного момента къ слѣдующему путемъ математической дедукціи. Между такой матеріей и такимъ воспріятіемъ научный реализмъ не находитъ точки соприкосновенія, потому что онъ разлагаетъ эту матерію на однородныя измъненія въ пространствъ, между тъмъ какъ воспріятіе онъ замыкаетъ въ непротяженныя ощущенія въ сознаніи. Но, если наша гипотеза правильна, то вполнъ понятны какъ сходства, такъ и различія воспріятія и матеріи. Качественная разнородность нашихъ последовательныхъ воспріятій вселенной зависить оть того, что каждое изь этихъ воспріятій имфетъ извфстную длительность и отъ того, что память сосредоточиваетъ въ ней огромное множество импульсовъ, которые всѣ являются намъ сразу, хотя они послѣдовательны. Чтобъ перейти отъ воспріятія къ матеріи, отъ субъекта къ объекту, было бы достаточно мысленно раздълить эту нераздъльную толщу времени, различить въ ней произвольное множество моментовъ, словомъ-совершенно устранить память. Тогда матерія, становясь все болѣе и болѣе однородной по мѣрѣ того, какъ наши протяженныя ощущенія распредълялись бы на большее число моментовъ, безконечно приближалась бы къ той системъ однородныхъ колебаній, о которой говоритъ реализмъ, но

конечно, никогда не совпала бы съ ними вполнѣ. Такимъ образомъ не нужно ставить съ одной стороны пространство съ невоспринятыми движеніями, съ другой — сознаніе съ непротяженными ощущеніями. Наоборотъ, субъектъ и объектъ соединяются въ протяженномъ воспріятіи, такъ какъ субъективный аспектъ воспріятія происходить отъ сжатія, совершаемаго памятью, а объективная реальность матеріи соотвѣтствуетъ многочисленнымъ и послѣдовательнымъ импульсамъ, на которые это воспріятіе разлагается внутренно. Таково, по крайней мѣрѣ заключеніе, которое, мы надѣемся, можно будетъ вывести изъ послѣдней части этой работы. Во просы, ка саю щіеся субъекта и объекта, ихъ различія и ихъ соединенія, должны быть поставлены скорѣе какъ функціи времени, чѣмъ пространства.

Но наше различеніе "чистаго воспріятія" и "чистой памяти" имъетъ въ виду и другое. Если чистое воспріятіе доставляя намъ указанія на природу матеріи, должно позволить намъ занять среднее положеніе между реализмомъ и идеализмомъ, чистая память, открывая перспективы на то, что называютъ духомъ, должна будетъ провести различіе между двумя другими доктринами: матеріализмомъ и спиритуализмомъ. Именно этой стороной вопроса мы займемся въ слъдующихъ двухъ главахъ, потому что въ этомъ направленіи наша гипотеза допускаетъ до нѣкоторой степени, экспериментальную провърку.

Наши заключенія о чистомъ воспріятіи можно резюмировать такъ: въ матері и есть нѣчто сверхътого, а не отличное отътого, что дано фактически. Сознательное воспріятіе, безъ сомнѣнія, не достигаетъ цѣлаго матеріи, такъ какъ оно состоитъ, будучи сознатель-

нымъ, въраздъленіи или въ "различеніи" въ этой матеріи того, что касается нашихъ различныхъ нуждъ. Но между такимъ воспріятіемъ матеріи и самой матеріей разница только въ степени, а не по существу, такъ какъ чистое воспріятіе стоитъ къ матеріи въ отношеніи части къ цѣлому. Значитъ, матерія не можетъ обнаруживать силъ иного рода, чѣмъ тѣ, которыя мы въ ней видимъ. Она не обладаетъ таинственными свойствами, она не можетъ заключать ихъ въ себъ. Возьмемъ совершенно опредъленный примъръ, къ тому же примъръ болъе всего насъ интересующій: нервная система, матеріальная масса, представляющая извъстныя качества цвъта, сопротивляемости, сцъпленія и т. д. обладаетъ, можетъ быть, невоспринятыми физическими свойствами, но свойствами только физическими. И сладовательно, роль ея должна сводиться только къ тому, чтобы получать, задерживать или передавать движеніе.

Между тъмъ сущность всякаго матеріализма состоить въ утвержденіи противнаго, такъ какъ онъ мнитъ вывести сознаніе со всъми его функціями исключительно изъ дъйствій матеріальныхъ элементовъ. Тъмъ самымъ онъ вынужденъ разсматривать воспринятыя качества матеріи, качества чувственныя, то есть ощущаемыя, какъ фосфоресценціи, слъдующія за ходомъ мозговыхъ явленій въ актъ воспріятія. Матерія, способная создавать эти элементарные факты сознанія, способна также порождать наиболье высокіе интеллектуальные факты. Такимъ образомъ матеріализмъ утверждаетъ совершенную относительность чувственныхъ качествъ, и не даромъ это положеніе, которому Демокритъ далъ точную формулу, столь же древне, какъ матеріализмъ.

Но по странному ослѣпленію спиритуализмъ всегда слѣдовалъ на этомъ пути за матеріализмомъ. Думая обогатить духъ всѣмъ, что онъ отнималъ у матеріи, онъ безъ

всякаго колебанія лишалъ эту матерію тѣхъ качествъ, которыми она облекается въ нашемъ воспріятіи и которыя ему представляются субъективными видимостями. Онъ слишкомъ часто обращалъ такимъ путемъ матерію въ таинственную сущность, которая именно потому, что мы знаемъ только ея пустую видимость, можетъ одинаково зарождать какъ феномены мысли такъ и другіе.

Есть только одно средство, опровергнуть матеріализмъ а именно:—установить, что матерія абсолютно такова, какою она кажется. Этимъ изъ матеріи исключалась бы всякая виртуальность, всякая сокрытая сила, а явленія духа получили бы независимую реальность. Но для этого надобно было бы оставить матеріи ея качества, которыя и матеріалисты и спиритуалисты одинаково отдѣляютъ отъ нея, послѣдніе, обращая ихъ въ представленіе духа, а первые не видя въ нихъ ничего, кромѣ случайной оболочки пространства.

Именно такое положеніе относительно матеріи занимаеть здравый смысль, почему онъ и върить въ духъ. Намъ кажется, что философія должна въ этомъ случав принять точку зрвнія здраваго смысла, сдълавъ, впрочемъ, поправку въ одномъ пунктв. Память, практически неотдълимая отъ воспріятія, вставляетъ прошлое въ настоящее, сжимаетъ въ единой интуиціи множество моментовъ времени, и такимъ образомъ, своимъ двойнымъ двйствіемъ, является причиной того, что мы на самомъ двлв воспринимаемъ матерію въ насъ, тогда какъ по праву мы воспринимаемъ ее въ ней самой.

Отсюда вытекаетъ капитальное значение проблемы памяти. Если въ особенности память придаетъ воспріятію его субъективный характеръ, то задача философіи матеріи, сказали мы, должна заключаться въ выдъленіи того, что память приноситъ. Теперь мы прибавимъ: такъ какъ чистое воспріятіе даетъ намъ цълое или по крайней мъръ

существенное матеріи, такъ какъ остальное исходитъ изъ памяти и прибавляется къ матеріи, то необходимо, чтобы память, въ принципъ, была силой совершенно независимой отъ матеріи. Стало быть, если духъ есть реальность, здъсь, въ явленіяхъ памяти, мы должны его коснуться экспериментально. А если это такъ, то всякая попытка вывести чистое воспоминаніе изъ мозговаго процесса должна обнаружить, при анализъ, основную ошибку.

Повторимъ сказанное въ болъе ясной формъ. Мы утверждаемъ, что матерія не обладаетъ никакой тайной или непознаваемой силой, что въ существенномъ она совпадаетъ съ чистымъ воспріятіемъ. Отсюда мы заключаемъ что, живое тъло вообще, нервная система въ частности суть только мъста прохожденія движеній, которыя, получаясь въ видъ раздраженій, передаются въ вид рефлекторныхъ или волевыхъ напрасно придавать мозговому актовъ И ществу способность зарождать представленія. Между тымь, явленія памяти, — гдв мы надвемся настигнуть духъ формѣ, — и наиболѣе ощутимой въ его явленія, которыя поверхностная психологія охотнъе всего выводитъ единственно изъ мозговой дѣятельности, какъ потому, что они находятся на точкъ соприкосновенія между сознаніемъ и матеріей такъ и потому, что сами противники матеріализма, безъ затрудненія, признаютъ мозгъ за вмъстилище воспоминаній. Но если бы можно было установить положительно, что мозговой процессъ отвъчаетъ лишь очень малой доль памяти, что онъ болье слъдствіе ея, чъмъ причина, что матерія и здъсь, какъ всюду, только носительница дъйствія, а не субстрать познанія, тогда защищаемое нами положение являлось бы доказаннымъ на примъръ, считающимся наиболъе неблагопріятнымъ и необходимость возвести духъ въ независимую напрашивалась бы сама собою. Но чрезъ реальность

это отчасти выяснилась бы природа того, что называють духомь и возможность для духа и для матеріи дъйствовать другъ на друга. Такого рода доказательство не можетъ быть чисто отрицательнымъ. Показавъ чъмъ память не можетъ быть, намъ придется искать, что она такое. Признавъ за тъломъ единственную функцію пріуготовленія дъйствія, мы неминуемо должны будемъ изслъдовать, почему память кажется связанной съ этимъ тѣломъ, какъ вліяютъ на нее тълесныя поврежденія и въ жакомъ смыслъ она принаровляется къ состоянію мозговаго вещества. Къ тому же невозможно, чтобы изслъдованіе это не привело насъ къ уясненію психологическаго механизма памяти, а также и различныхъ процессовъ духа съ нимъ связанныхъ. И наоборотъ, если чисто психологическія проблемы повидимому становятся яснѣе при нашей гипотезъ, то сама эта гипотеза становится и достовърнъе и прочнъе.

Но ту же мысль мы должны представить еще и третьей формъ, чтобы хорошо установить, насколько проблема памяти, на нашъ взглядъ, есть проблема привилегированная. Изъ нашего анализа чистаго воспріятія вытекаютъ два заключенія, изъ которыхъ одно переходитъ за предълы психологіи въ направленіи психо-физіологіи, а другое въ направленіи метафизики, и слѣдовательно, ни то ни другое не допускаютъ непосредственной провърки. Первое относилось къ роли мозга въ воспріятіи: мозгъ есть орудіе дъйствія, а не представленія. Мы не могли требовать прямого подтвержденія этого положенія фактами. потому что чистое воспріятіе, по самому опредвленію, обращено на предметы присутствующіе, возбуждающіе наши органы и наши нервные центры, и все, следовательно, всегда будетъ происходить такъ, какъ будто наши воспріятія исходять изъ нашего мозгового состоянія, проицируясь

затъмъ на предметъ отъ нихъ совершенно отличный. Другими словами, въ случав внвшняго воспріятія, положеніе нами оспариваемое и то, которымъмы его замвняемъ, приводятъ къ одинаковымъ выводамъ, такъ что въ пользу того или другого можно приводить только его большую понятность, но не авторитетъ опыта. Наоборотъ, эмпирическое изследование памяти можеть и должно отделить ихъ. Въ самомъ дълъ, частое воспоминание, по гипотезъ, есть представление отсутствующаго предмета. Если извъстная дъятельность мозга была необходимой и достаточной причиной возникновенія воспріятія, то этой же даятельности при отсутствіи предмета будетъ достаточно для воспроизведенія воспріятія: тогда память можно будетъ всецъло объяснить мозгомъ. Если же, наоборотъ, мы найдемъ, чтомозговой механизмъ обусловливаетъ воспоминание въ нѣкоторомъ отношеніи, но совстив недостаточенъ, чтобъ обезпечить выживание воспоминания, что въ вспомнутомъ воспріятіи онъ касается скорве нашего двиствія, чвиъ представленія, то изъ этого можно будетъ заключить, что аналогичную роль онъ играетъ и въ самомъ воспріятіи, и что функція его просто обезпечить наше воздъйствіе на присутствующій предметъ. Наше первое заключеніе оказалось бы такимъ образомъ провъреннымъ. — Тогда оставалось бы второе заключеніе, скоръе метафизическаго порядка, по которому въ чистомъ воспріятіи мы въ самомъ дѣлѣ внъ самихъ себя, и въ дъйствительности поставлены предмета реальности ВЪ непосредственной касаемся интуиціи. Тутъ также экспериментальная провърка непрактическіе результаты возможна, потому что жутся совершенно тъми же, будетъ ли реальность предмета воспринята интуитивно, или она будетъ раціонально построена. Но и здъсь изучение воспоминания поможетъ отделить эти две гипотезы. Въ самомъ деле, по второй

изъ нихъ между воспріятіемъ и воспоминаніемъ разница только въ интенсивности, или, въстепени, такъ какъ и то и другое будутъ самодовлѣющими явленіями представленія. Наоборотъ, если между воспоминаніемъ и перцепціей существуетъ не просто разница въ степени, но коренное различіе по существу, то въроятность будетъ на сторонъ типотезы, которая вводитъ въ перцепцію нічто ни въ какой мъръ не существующее въ воспоминании, --интуиуловленную реальность. Такимъ образомъ, тивно блема памяти поистинъ привилегированная проблема. потому что она должна вести къ психологической провъркъ двухъ положеній, которыя кажутся недоступными провъркъ, и изъ которыхъ второе, скоръе метафизическаго порядка, повидимому далеко выходить за предълы психологіи.

по которому мы пойдемъ, ясно намъченъ. начнемъ съ обзора различнаго матеріала заимствованнормальной или патологической психологіи. изъ физическое объяснение расчитывая вывести изъ него памяти. Это изслѣдованіе будетъ по необходимости кропотливымъ, чтобъ не стать безполезнымъ. Мы должны, придерживаясь возможно близко очертаній фактовъ, искать, гдъ начинается и гдъ кончается роль тъла въ процессъ памяти. И въ случав, еслибы мы нашли въ этомъ изслъдованіи подтвержденіе нашей гипотезы, мы не колеблясь пойдемъ дальше, разсмотримъ элементарную работу духа и тъмъ дополнимъ намъченную теорію отнощенія духа къ матеріи.

## глава вторая.

Узнаваніе образовъ.—Память и мозгъ.

Выскажемъ теперь же заключенія, вытекающія изъ нашихъ положеній для теоріи памяти. Мы сказали, что тълопоставленное между предметами, которые на него дъйствуютъ, и тълами, на которыя оно вліяетъ, есть только проводникъ, долженствующій собирать движенія и передавать не задерживаетъ, двигательнымъ ихъ, когда оно ихъ механизмамъ, опредъленнымъ если движеніе торно, избраннымъ, если движение волевое. Все должно, слъдовательно, происходить такъ, какъ будто независимая память собираетъ образы во времени по мъръ того какъ возникаютъ, и какъ будто тъло наше со всъмъ, что его окружаетъ, есть только извъстный образъ среди образовъ, послъдній, который мы получаемъ во всякій моментъ, дълая мгновенный разръзъ въ совершающемся вообще. Въ этомъ разръзъ тъло наше занимаетъ центръ. окружающія дібиствують на ero него съ своей стороны дъйствуетъ на нихъ. Реакціи его болье или менъе сложны, болъе или менъе разнообразны, смотря по числу и по природъ аппаратовъ, установленныхъ опытомъ внутри его вещества. Стало быть дъйствіе прошедшаго оно можетъ накоплять въ формъ двигательныхъ и

только двигательныхъ приборовъ. Отсюда можно заключитъ, что образы прошлаго, въ собственномъ смыслѣ слова, сохраняются иначе, и что мы должны, слѣдовательно, такъ формулировать эту первую гипотезу:

I. Прошлое переживаетъ себя въ двухъ различныхъ формахъ: 1) въ двигательныхъ механизмахъ, 2) въ независимыхъ воспоминаніяхъ.

Но въ такомъ случав, практическій и слвдовательно, обычный актъ памяти, пользованіе прошлымъ опытомъ для двйствія въ настоящемъ, т. е. узнаваніе, должно совершаться двумя способами. Оно будетъ происходить или при самомъ двйствіи, автоматическимъ ходомъ приспособленнаго къ обстоятельствамъ механизма, или вызоветъ работу духа, который будетъ искать въ прошломъ, чтобы направить ихъ на настоящее, представленія, наиболве подходящія для настоящаго положенія. Отсюда второе положеніе:

II. Узнаваніе присутствующаго предмета совершается при помощи движеній, когда оно исходить отъ объекта, при помощи представленій, когда оно исходить отъ субъекта.

Но здѣсь возникаетъ еще одинъ вопросъ: какъ сохраняются эти представленія и въ какомъ отношеніи они находятся къ двигательнымъ механизмамъ. Вопросъ этотъ будетъ подробно разобранъ лишь въ слѣдующей главѣ, когда мы будемъ говорить о безсознательномъ, и покажемъ, въ чемъ состоитъ въ сущности различіе между прошедшимъ и настоящимъ. Но уже теперь мы можемъ говорить о тѣлѣ, какъ о подвижномъ предѣлѣ между будущимъ и прошедшимъ, какъ о движущемся остріѣ, которое наше прошедшее какъ-бы толкаетъ непрестанно въ наше будущее. Тѣло мое взятое въ единый мигъ, есть только про-

водникъ, вставленный между предметами на него вліяющими и предметами, на которые оно дъйствуетъ; наоборотъ, переставленное въ текущее время, оно всегда нахоточкъ, гдъ дится въ опредѣленной Moe прошедшее только что закончилось д в й с т в і е м ъ. И следовательно, ть особые образы, которые я называю мозговыми низмами, во всякій моменть заканчивають моихъ прошлыхъ представленій, будучи посліднимъ продолженіемъ, которое эти представленія отсылаютъ въ настоящее, точкой ихъ сцепленія съ реальнымъ, то-есть съ дъйствіемъ. Разорвите это сцъпленіе, прошлый образъ, можетъ быть, не разрушится, но вы лишаете его всякой возможности дъйствовать на реальное и, слъдовательно, какъ мы покажемъ впоследствіи, осуществляться. Въ этомъ, и только въ этомъ, смыслѣ мозговое повреждение сможетъ уничтожить что нибудь въ памяти. Отсюда наше третье и послѣднее положеніе:

III. Отъ расположенныхъ по пути времени воспоминаній незамѣтными степенями переходять къ движеніямъ, которыя рисують зарождающееся или возможное дѣйствіе этихъ воспоминаній въ пространствѣ. Мозговыя поврежденія могутъ отозваться на этихъ движеніяхъ, но не на воспоминаніяхъ.

Остается выяснить, оправдываются ли эти три положенія на опытъ.

І. Дв ф ор мы памяти.—Я учу урокъ и, чтобъ выучить его наизусть, я сперва читаю его, скандируя каждый стихъ; я повторяю урокъ нфсколько разъ. При каждомъ новомъ чтеніи получается успфхъ; слова читаются все лучше, наконецъ они организуются въ цфлое. Въ этотъ моментъ я знаю свой урокъ наизусть: говорятъ, что онъ сдфлался воспоминаніемъ, что онъ запечатлфлся въ моей памяти. Теперь я хочу знать, какъ урокъ былъ выученъ, и я представляю себъ всъ фазисы, черезъ которые я проходилъ по очереди. Каждое изъ послъдовательныхъ чтеній приходить мнъ тогда на умъ съ присущей ему особенностью; я вновь вижу его со всъми обстоятельствами его сопровождавшими, они окружають его и по сейчасъ; это чтеніе отличается отъ предъидущихъ и послъдующихъ самимъ мъстомъ, которое оно занимало во времени; короче говоря, каждое изъ этихъ чтеній вновь проходитъ передо мной, какъ опредъленное событіе моей исторіи. Намъ скажутъ, что образы эти воспоминанія, что они запечатлълись въ моей памяти. Въ обоихъ случаяхъ употребляютъ одни и тъ же слова. Но развъ здъсь идетъ ръчь объ одной и той же вещи?

Воспоминаніе урока, поскольку онъ выученъ наизусть, имѣетъ в с ѣ признаки привычки. Какъ всякая
привычка, оно пріобрѣтается повтореніемътого же усилія.
Какъ привычка, оно требовало сперва разложенія, затѣмъ
возсоединенія полнаго дѣйствія. Наконецъ, какъ всякое
привычное упражненіе тѣла, оно накопилось въ механизмѣ, который цѣпикомъ приводится въ дѣйствіе начальнымъ импульсомъ, въ замкнутой системѣ автоматическихъ
движеній, которыя слѣдуютъ другъ за другомъ въ одномъ
и томъ же порядкѣ и занимаютъ одинаковое время.

Наоборотъ, воспоминаніе объ одномъ опредѣленномъ чтеніи, второмъ или третьемъ напр., не имѣетъ ни-какихъ признаковъ привычки. Образъ его сразу запечатлѣлся въ памяти, потому что другія чтенія составляють, по самому опредѣленію, воспоминанія различныя. Это какъ-бы событіе моей жизни; сущность его въ томъ, что оно относится къ опредѣленному времени и слѣдовательно не можетъ повторяться. Все, что къ нему прибавятъ послѣдующія чтенія, не можетъ измѣнить его первоначаль-

ной природы; и если, при частомъ повтореніи, для вызова этого образа будетъ требоваться все меньше усилія, то самый образъ, самъ по себъ, непремѣнно былъ съ самаго начала такимъ, какимъ всегда останется.

Можно ли сказать, что эти два воспоминанія, воспоминаніе чтенія и урока, различаются только по степени, что последовательные образы, возникающие при каждомъ чтеніи, покрываютъ другь друга и что выученный урокъ есть только сборный образъ, полученный наслоеніемъ всѣхъ остальныхъ? Несомнънно, что каждое чтеніе отличается отъ предыдущаго особенно тъмъ, что урокъ все лучше выучивается. Но каждое изъ нихъ, разсматриваемое какъ новое чтеніе, а не какъ лучше выученный урокъ, совершенно довлѣетъ себъ, остается такимъ, какимъ оно воспроизвелось, и составляетъ со всѣми соприсутствующими воспріятіями неизмѣнный моментъ моей исторіи. Можно пойти дальше и сказать, что сознание открываетъ намъ между этими двумя родами воспоминаній глубокое различіе, различіе по существу. Воспоминаніе объ одномъ опредъленномъ чтеніи есть представленіе и только представленіе; оно заключается въ интуиціи которую я могу по желанію продлить или сократить; я придаю ему произвольную длительность; ничто не машаетъ мна охватить его сразу, какъ картину. Наоборотъ, воспоминание выученнаго урока, даже когда я ограничиваюсь повтореніемъ его внутренно, требуетъ совершенно опредъленнаго времени, времени, которое потребно для развитія одного за другимъ, хотя бы въ воображеніи, всъхъ нужныхъ для членораздъльной ръчи движеній: стало быть, это уже не представленіе, а дъйствіе. И въ самомъ дълъ, разъ урокъ выученъ, на немъ нътъ никакого слъда его происхожденія, ничего, что опредъляетъ его мъсто въ прощедшемъ; онъ составляетъ часть моего настоящаго, какъ моя привычка ходить или писать; онъ пережитъ, скорѣе обращенъ въ дѣйствіе, нежели представленъ;—я могъ бы считать его врожденнымъ, еслибъ не былъ способенъ вызывать одновременно, какъ рядъ представленій, послѣдовательныя чтенія, помощью которыхъ я его выучилъ. Эти представленія, стало быть, независимы отъ него, и такъ какъ они предшествовали выученному и пересказанному уроку, то урокъ, будучи выученъ, можетъ обойтись уже безъ нихъ.

Доведя до конца это коренное различіе, можно было бы представить себъ двъ памяти, теоретически независимыя. Первая записываетъ въ видъ образовъ-воспоминаній всъ событія нашей ежедневной жизни по мірь того, какъ они развертываются; она не пропускаетъ ни одной подробности; она оставляетъ каждому факту, каждому жесту его мъсто и его время. Безъ задней мысли о пользъ или практическомъ примъненіи она сохраняетъ прошедшее въ силу одной естественной необходимости. При ея помощи становится возможнымъ разумное или, скоръе, интеллектуальное распознаніе уже полученнаго воспріятія; къ ней мы прибъгаемъ всякій разъ, когда поднимаемся по склону нашей прошлой жизни, для розыска тамъ какого нибудь образа. Но всякое воспріятіе продолжается въ зачинающееся дѣйствіе; и по мѣрѣ того какъ образы, будучи восприняты, укореняются и размъщаются въ этой памяти, движенія, ихъ продолжавшія, видоизміняють организмь, создають въ тълъ новыя приспособленія для дъйствія. Такимъ путемъ слагается опытъ совершенно иного рода, который запечатлъвается въ тълъ; образуется рядъ вполнъ готовыхъ механизмовъ, со все болъе и болъе многочисленными и разнообразными реакціями на внѣшнія раздраженія, съ готовыми отвътами на безпрерывно увеличивающееся число возможныхъ запросовъ. Мы начинаемъ сознавать присутствіе зтихъ механизмовъ въ тотъ моментъ, когда они при-

въ дъйствіе, и это сознаніе всъхъ усилій прошлаго, собраннаго въ настоящемъ, есть опять таки память, но память глубоко отличная отъ первой, всегда устремленная на дъйствіе, сущая въ настоящемъ и имъювиду лишь будущее. Отъ прошедшаго удержала только разумно координированныя движенія, представляютъ собою накопленное усиліе; находитъ вновь эти прошлыя усилія не въ образахъвоспоминаніяхъ напоминающихъ о нихъ, но въ строгомъ порядкъ и систематическомъ характеръ, съ которыми настоящія движенія выполняются. На самомъ діль, она уже не представляетъ нашего прошедшаго, она его разыгрываетъ; если она еще заслуживаетъ названія памяти, то не потому, что сохраняетъ былые образы, а потому, что продолжаетъ ихъ полезное дъйствіе до настоящаго момента.

Въ этихъ двухъ памятяхъ, изъ которыхъ одна во ображаетъ, а другая повторяетъ, вторая можетъ замънять первую и часто даже давать иллюзію первой. Когда собака встръчаетъ хозяина радостнымъ лаемъ и лаской, она безъ сомнѣнія его узнаетъ; но для этого узнаванія необходимо ли вызвать прошлый образъ и сблизитъ его съ воспріятіемъ въ настоящемъ? Не состоитъ ли оно скорфе что животное сознаетъ извъстное положеніе принятое его тъломъ, положение, создавшееся мало малу близкимъ его общеніемъ съ хозяиномъ, такъ что одно воспріятіе хозяина уже механически вызываетъ у животнаго тоже положение? Не будемъ заходить слишкомъ далеко! и у животнаго неясные образы былого, можетъ быть, заслоняють воспріятія настоящаго; можно допустить, что все его прошлое цъликомъ потенціально начертано въ его сознаніи; но это прошлое интересуетъ его недостаточно, оно не можетъ отвлечь его отъ

настоящаго, всецьло его поглощающаго; поэтому здъсь узнаваніе должно скорье быть пережитымъ, чьмъ мыслимымъ. Чтобы вызвать прошлое въ видь образа, надобно имъть способность отвлекаться отъ дъйствія въ настоящемъ, надобно умъть цьнить безполезное, надобно хотъть мечтать. Быть можетъ, только человъкъ способенъ на усиліе этого рода. Къ тому же, это прошлое, къ которому мы восходимъ такимъ образомъ, трудно уловимо, всегда готово ускользнуть отъ насъ, какъ будто этой регрессивной памяти мъшаетъ другая память, болье естественная, поступательное движеніе которой заставляетъ насъ дъйствовать и жить.

Когда психологи говорять о воспоминаній какъ объ образовавшейся складкъ, какъ о впечатлъніи, которое повторяясь връзывается все глубже, они забываютъ, что огромное большинство нашихъ воспоминаній связано съ событіями и подробностями нашей жизни, сущность коихъ въ томъ, что они относятся къ извъстному моменту времени и слъдовательно уже никогда не повторяются. Воспоминанія пріобрътаемыя усиліемъ воли, повтореніемъ, ръдки, исключительны. Наоборотъ, записывание памятью образовъ единственныхъ въ своемъ родъ, производится во всв моменты. Но такъ какъ заученныя воспоминанія самыя полезныя, ихъ болье замьчають. А такъ какъ пріобрѣтеніе этихъ воспоминаній при помощи повторнаго усилія сходно съ уже извѣстнымъ процессомъ приэтого рода воспоминаніе вычки, выдвигаютъ первый планъ, дълаютъ изъ него образецъ воспоминавъ самопроизвольномъ воспоминаніи видятъ это самое явленіе только въ зачаточномъ состояніи, начало выучиванія наизусть урока. Но какъ не видъть радикальной разницы между тъмъ, что должно установиться повтореніемъ, и тъмъ, что по своей сущности не можетъ

повториться? Самопроизвольное воспоминаніе закончено сразу; время ничего не можетъ прибавить къ его образу не измѣнивъ его; оно сохранитъ въ памяти свое мѣсто и свою дату. Наоборотъ, заученное воспоминание будетъ выступать изъ времени по мъръ того, какъ урокъ будетъ лучше заучиваться; оно будетъ становиться все болье и болье безличнымъ, все болье отчужденнымъ отъ нашей прошлой жизни, Стало быть, повтореніе вовсе не превращаетъ первое во второе; роль его заключается просто въ наибольшемъ использованіи движеній, въ которые первое продолжается, для согласованія ихъ между собою и въ томъ, чтобъ, установивъ механизмъ, создать привычку тъла. Привычку эту, къ тому же, я только потому считаю воспоминаніемъ, что помню какъ я ее пріобръталъ; а помню я, что она пріобрътена лишь потому, что обращаюсь къ самопроизвольной памяти, къ той, которая отмѣчаетъ время событій, записывая ихъ только одинъ разъ. Изъ двухъ памятей, нами различенныхъ, первая и есть въроятно память по преимуществу. Вторая, та что обыкновенно изучается психологами, есть скоръе привычка, освъщенная памятью, нежели сама память.

Правда, примъръ урока, выученнаго наизусть, нъсколько искусственный примъръ. Тъмъ не менъе наше существованіе протекаетъ среди ограниченнаго числа предметовъ, которые болье или менъе часто проходятъ передъ нами: каждый изъ нихъ, будучи воспринятъ, вызываетъ въ насъ, одновременно съ воспріятіемъ, по крайней мъръ зарождающіяся движенія, при помощи которыхъ мы къ предмету приспособляемся. Эти движенія, повторяясь, создаютъ механизмъ, переходятъ въ состояніе привычки и заставляютъ наше тъло принимать особыя положенія, которыя автоматически слъдуютъ за нашимъ воспріятіемъ вещей. Мы сказали, что наша нервная система не имъетъ

иного назначенія. Приводящіе нервы приносять къ мозгу возбужденіе, которое, разумно выбравъ свой путь, передается двигательнымъ механизмамъ, образованнымъ повтореніемъ. Такъ образуется подходящая реакція, равновъсіе въ средъ, словомъ приспособление-общая цъль жизни. И живое существо, которое довольствовалось бы просто жизнью не нуждалось бы ни въ чемъ иномъ. Но въ то время, какъ происходитъ этотъ процессъ воспріятія и приспособленія, который заканчивается записью прошлаго въ видъ двигательныхъ привычекъ, сознаніе, какъ мы увидимъ, удерживаетъ образъ положеній, черезъ которыя оно поочередно проходило, и распологаетъ ихъ въ порядкъ ихъ слъдованія. Къ чему послужатъ эти образы-воспоминанія? Сохраняясь въ памяти, воспроизводясь въ сознаніи, не извратятъ ли они практическій характеръ жизни, примъшивая къ дъйствительности грёзу? Такъ несомнънно было бы, если бъ наше сознаніе, сознаніе, точно отражающее приспособленіе нашей нервной системы къ данному положенію, не устраняло бы всъхъ образовъ прошлаго, не могущихъ координироваться съ воспріятіемъ настоящаго и образовать съ нимъ полезное цълое. Самое большее, еслинъкоторыя смутныя воспоминанія, не относящіяся къ данному положенію, выступятъ изъ-за полезно ассоціированныхъ образовъ, слагаясь вокругъ нихъ въ менъе освъщенную кайму, которая теряется въ огромной области окружающаго ее мрака. Но пусть случайно нарушится равновъсіе, удерживаемое мозгомъ между внъшнимъ возбужденіемъ и двигательной реакціей, пусть на минуту ослабнетъ напряжение нитей идущихъ отъ периферіи къ периферіи, проходя черезъ центръ, и затемнъвшіе образы начинаютъ выбиваться на свътъ: послъдніе условіе осуществляется, безъ сомнънія, когда снятся сны. Изъ двухъ различенныхъ нами памятей вторая, активная или двигательная, должна будетъ постоянно задерживать первую, или, по крайней мъръ, брать изъ нея лишь то, что можетъ уяснить или дополнить съ пользою данное положеніе: такъ выводятся законы ассоціаціи идей.— Но образы накопленные самопроизвольной памятью, помимоуслугъ, которыя они могутъ оказывать своей ассоціаціей съ воспріятіемъ настоящаго имъютъ и другое назначеніе. Безъ сомнънія, то образы-грёзы; безъ сомнънія они обыкновенно появляются и исчезаютъ помимо нашей воли; и именно поэтому мы вынуждены, для того чтобъ вещь дъйствительно, чтобы имъть ее въ своемъ распоряженіи, выучить ее наизусть, то есть подставить самопроизвольнаго образа двигательный механизмъ, способный этоть образь замънить. Но существуеть извъстное усиліе sui generis, позволяющее удержать и самый образъ на ограниченное время подъ взоромъ нашего сознанія; и благодаря этой способности намъ нътъ надобности ждать случайнаго повторенія одинаковыхъ положеній, чтобы обратить въ привычку сопутствующія движенія; мы пользуемся убъгающимъ образомъ, чтобы построить прочный механизмъ для его замъны. — Наконецъ, или наше различение двухъ независимыхъ памятей неправильно, или, если оно соотвътствуетъ фактамъ, мы должны наблюдать усиленіе самопроизвольной памяти въ большинствъ случаевъ, когда равновъсіе чувственно-двигательной нервной нарушено системы, и наоборотъ, въ нормальномъ состояніи, задержку всъхъ самопроизвольныхъ воспоминаній, которыя не могутъ съ пользой укръпить существующее равновъсіе; наконецъ, въ процессъ, которымъ пріобрътается воспоминаніепривычка мы должны наблюдать скрытое вмфшательство воспоминанія - образа. Подтверждаютъ ЭTV ЛИ факты?

Мы не будемъ пока настаивать ни на первомъ, ни на второмъ пунктъ: мы надъемся совершенно выяснить ихъ

при изученіи разстройствъ памяти и законовъ ассоціаціи идей. Ограничимся тъмъ, что покажемъ какъ въ вещахъ заученныхъ объ памяти идутъ рядомъ и помогаютъ одна другой. Ежедневный опыть показываеть, что уроки усвоенные двигательной памятью повторяются автоматически; но наблюдение надъ патологическими случаями показываетъ, что здъсь автоматизмъ идетъ гораздо дальше, чъмъ мы думаемъ. Извъстны случаи, когда слабоумные разумно отвъчали на рядъ вопросовъ, которыхъ они не понимали: у нихъ рѣчь функціонировала по типу рефлекса 1). Больные афазіей. неспособные самопроизвольно выговорить ни одного слова, безъ ошибки вспоминаютъ слова пъсни, когда они ее поютъ 2). Они могутъ тоже бъгло прочитать молитву, просчитать естественный рядъ чиселъ, назвать дни недъли, мъсяцы года<sup>3</sup>). Такъ чрезвычайно сложные механизмы, по тонкости своей уподобляющиеся разуму, могутъ функціонировать сами по себъ, разъ они сложились, и слъдовательно могутъ обычно повиноваться одному изначальному импульсу воли. Но что происходить, когда мы ихъ строимъ? Когда, напр., мы учимъ что-либо наизусть, то развъ тотъ зрительный или слуховой образъ, который мы стараемся воспроизвести движеніями, не находится уже въ нашемъ умъ, невидимый, но присутствующій? Уже съ первой попытки сказать урокъ наизусть мы замъчаемъ, по неопредъленному чувству неловкости, что сдълали ошибку, какъ будто получаемъ

<sup>1)</sup> Robertson, Reflex Speech (Journal of mental Science, апръль 1888) См. статью Ch. Féré, Le langage réflexe (Revue Philosophique, январь 1896).

<sup>2)</sup> Oppenheim, Ueber das Verhalten der musikalischen Ausdrucksbewegungen bei Aphatischen (Charité Annalen, XIII, 1888, стр. 348 и спъд.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. стр. 365.

родъ предупрежденія изъ темныхъ глубинъ сознанія 1). Сосредоточьтесь тогда на томъ, что вы испытываете, и вы почувствуете, что здъсь заключенъ полный образъ, но убъгающій, подобный призраку, который исчезаеть именно въ то мгновеніе, когда ваши двигательныя отправленія хотфли бы закръпить его силуэтъ. При недавнихъ опытахъ, имъвшихъ, впрочемъ, другую цѣль 2), лица подвергнутыя испытанію говорили, что они испытываютъ именно такое впечатлѣніе. Въ теченіе наскольких секунд имъ показывали рядъ буквъ; они должны были ихъ запомнить. Но чтобы не дать возможности подчеркнуть видънныя буквы соотвътственными движеніями членораздальной рачи, отъ испытуемыхъ субъектовъ требовали, чтобы они, глядя на буквы, повторяли опредъленный слогъ. Отсюда получалось особое психологическое состояніе: испытуемые субъекты чувствовали, что они вполнъ овладъли зрительнымъ образомъ, "не будучи въ тоже время въ состояніи воспроизвести въ данный моментъ ни одной мельчайшей его части: къ ихъ великому изумленію, строчка исчезала. По словамъ одного изъ нихъ, въ основъ явленія лежало лишь представленіе цѣлаго, родъ сложной идеи, обнимавшей все, гдъ отдъльныя части давали неопредълимое ощущение цълаго" 3).

Это самопроизвольное воспоминаніе, которое, безъ сомнѣнія, кроется за пріобрѣтеннымъ воспоминаніемъ, можетъ

<sup>1)</sup> По поводу этого чувства ошибки см. статью Müller'a и Schumann'a, Experimentelle Beiträge zur Untersuchung des Gedächtnisses (Zeitschr. f. Psych. u. Phys. der Sinnesorgane, дек. 1893, стр. 305).

<sup>2)</sup> W. G. Smith, The relation of attention to memory (Mind, янв. 1895).

<sup>3) &</sup>quot;According to one observer, the basis was a Gesammt-vorstellung, a sort of all embracing complex idea in which the parts have an indefinitely felt unity" (Smith, въ назв. стат., стр. 73).

обнаружиться внезапными проблесками; но оно исчезаеть при малъйшемъ движеніи волевой памяти. Рядъ буквъ. которыхъ субъектъ считалъ усвоеннымъ, исчезаетъ особенно въ то время, когда онъ начинаетъ ихъ повторять: "это усиліе какъ бы вытфсняетъ остатокъ образа изъ сознанія" 1). Разберите теперь пріемы, придуманные мнемотехникой, вы увидите, что наука эта именно задается цѣлью вывести на первый планъ самопроизвольное воспоминаніе, которое скрыто, и дать его въ наше распоряженіе, какъ воспоминаніе активное: съ этой прежде всего подавляють всякое участіе дъятельной или двигательной памяти. Способность умственной фотографіи, говорить одинь авторь 2), принадлежить скорье подсознательному, чъмъ сознательному; она съ трудомъ повинуется призыву воли. Для ея упражненія надобно привыкнуть, напримъръ, запоминать сразу нъсколько группировокъ точекъ, даже и не думая о томъ, чтобы ихъ считать 3): надобно въ нъкоторомъ родъ подражать мгновенности этой

<sup>1)</sup> Не совершается ин ивчто подобное при разстройствь, которое нымецкіе авторы называють дислексіей? Больной читаеть правильно первыя слова фразы, потомъ внезапно останавливается и продолжать чтеніе не способень, какъ будто движеніе членораздыльной рычи подавили воспоминанія. По поводу дислексій см.: Berlin, Eine besondere Art der Wortblindheit (Dyslexie), Wiesbaden, 1887, и Sommer, Die Dyslexie als functionnelle Störung (Arch. f. Psychiatrie, 1893). Съ этими же явленіями мы сближаемъ странные случай словесной глухоты, когда больной понимаеть слова другихъ, но не понимаеть своихъ словъ (см. примыры, цитируемые Bateman'омъ, On Aphasia, стр. 200; Bernard'омъ, De l'Aphasie, Paris, 1889, стр. 143 и 144; Broadbent'омъ, A case of peculiar affection of speech, Brain, 1878—9, стр. 484 и слъд.).

<sup>2)</sup> Mortimer Granville, Ways of remembering (Lancet, 27 сент. 1879 г., стр. 458).

<sup>3)</sup> Kay, Memory and how to improve it, New-York, 1888.

памяти, чтобы научиться ее дисциплинировать. И все же она остается капризной въ своихъ проявленіяхъ, и такъ какъ воспоминанія, ею приносимыя, нѣсколько сходны съ грёзой, ея болѣе правильное вторженіе въ духовную жизнь рѣдко обходится безъ глубокаго нарушенія умственнаго равновѣсія.

Что такое эта память, откуда она происходитъ и какъ дъйствуетъ, объ этомъ мы узнаемъ въ слъдующей главъ Пока для насъ достаточно схематическаго о ней представленія. Резюмируя предшествующее, скажемъ, что прошедшее, повидимому, накопляется, какъ мы уже предположили, двухъ крайнихъ формахъ: съ одной стороны какъ двигательные механизмы, которые имъ пользуются, съ другой, какъ личные образы-воспоминанія, которые рисуютъ всѣ событія съ ихъ контуромъ, ихъ красками, ихъ мѣстомъ во времени. Изъ этихъ двухъ памятей, первая на самомъ дълъ оріентирована въ соотвътствіи съ природой, другая, предостазленная самой себъ, приняла бы, скоръе, обратное направленіе. Первая, пріобрътенная усиліемъ, остается подъ властью нашей воли; вторая, совершенно произвольная, воспроизводитъ столь же капризно, какъ сохраняетъ точно. Единственная правильная и несомнънная помощь, которую вторая можетъ оказать первой, заключается въ томъ, что она показываетъ первой образы того, что предшествовало или слъдовало за положеніями схожими съ настоящимъ, и тъмъ облегчаетъ ея выборъ: въ этомъ состоитъ ассоціація. идей. Нътъ другого случая гдъ вновь видящая память правильно повиновалась бы памяти повторяющей. Во всъхъостальныхъ случаяхъ мы предпочитаемъ строить механизмъ, который позволяль бы намъ, при нуждъ, вновь нарисовать образъ, такъ какъ мы ясно чувствуемъ, что не можемъ расчитывать на его новое появленіе. Таковы двѣ крайнія. формы памяти, разсматриваемыя въ ихъ чистомъ состояніи.

Дѣло въ томъ, что истинная природа воспоминанія была ложно понята именно потому, что разсматривались промежуточныя и до накоторой степени нечистыя его формы. Вмѣсто того, чтобы прежде всего разъединить два элемента, образъ - воспоминание и движение, и затъмъ искать, какимъ рядомъ дъйствій они сливаются, лишаясь части своей первоначальной чистоты, разсматривали только смфшанное явленіе, уже результатъ ихъ сліянія. Это явленіе, будучи смъшаннымъ, имъетъ съ одной стороны аспектъ пвигательной привычки, съ другой стороны образа, болъе или менъе сознательно локализованнаго. Но въ немъ желаютъ видъть простое явление. Тогда, стало быть, надобно предположить, что механизмъ головного, спинного и продолговатаго мозга, служащій основой двигательной привычки, есть также субстрать сознательнаго образа. Отсюда странная гипотеза воспоминаній, накопленныхъ въ мозгу, которыя настоящимъ чудомъ становятся сознательными и при помощи таинственнаго процесса переносятъ насъ въ прошедшее. Правда, придаютъ больше значенія сознательной сторонъ процесса и желали бы видъть въ этомъ нъчто иное, чъмъ эпифеноменъ. Но такъ какъ они не выдълили память, задерживающую и располагающую последовательныя повторенія образовъ-воспоминаній, такъ какъ они смѣшиваютъ ее съ привычкой, усовершенствованной упражненіемъ, они вынуждены думать, что результать повторенія относится къ одному нераздъльному явленію, которое лишь закрѣпляется повтореніемъ: и такъ какъ это явленіе по видимости становится только двигательной привычкой и соотвътствуетъ нѣкоему механизму, мозговому или иному, они волей неволей приходять къ предположенію, что механизмъ этого рода съ самаго начала лежалъ въ основъ образа, и что мозгъ есть органъ представленія. Мы разсмотримъ промежуточныя состоянія и выдълимъ въ каждомъ изъ нихъ участіе зарождающагося дѣйствія, т. е. мозга, и долю независимой памяти, т. е. долю образовъвоспоминаній. Каковы эти состоянія? Будучи въ нѣкоторомъ отношеніи двигательными, они должны, по нашей гипотезѣ, продолжать присутствующее воспріятіе; но съ другой стороны, какъ образы, они воспроизводять прошлыя воспріятія. Но вѣдь конкретный актъ, помощью котораго мы улавливаемъ прошлое въ настоящемъ, есть узнаваніе. Стало быть мы должны изучить узнаваніе.

II. Объ узнаваніи вообще: образы-воспоминанія и движенія.—Есть два обычные способа объяснять чувство "прежде видъннаго". Для однихъ узнать наличное воспріятіе значить мысленно помфстить его въ старую обстановку. Я встръчаю человъка въ первый разъ: я его просто воспринимаю. Если я встръчу его снова, я его узнаю въ томъ смыслъ, что сопутствующія обстоятельства первоначальнаго воспріятія приходять мнѣ на умъ и рисуютъ вокругъ настоящаго образа обстановку, которая не есть обстановка воспринимаемая въ настоящемъ. Распознать—значитъ, стало быть, ассоціировать съ наличнымъ воспріятіемъ образы данные когда-то въ соприкосновеніи съ нимъ 1) Но, какъ было основательно замѣчено  $^2$ ), возобновленное воспріятіе можетъ внушить мысль объ обстоятельствахъ сопутствующихъ первоначальному воспріятію, только если эта послѣдняя сперва вызвана налич-

<sup>1)</sup> Систематическое изложение этого положения, съ подтверждающими его опытами можно найти въ статьяхъ Lehmann'a Ueber Wiedererkennen (Philos. Studien Wundta, т. V, стр. 96 и слъд., и т. VII, стр. 169 и слъд.).

<sup>2)</sup> Pillon, La formation des idées abstraites et générales (Crit. Philos. 1885, т. І, стр. 208 и слъд.).—См. Ward Assimilation and Association (Mind, іюль 1893 и октябрь 1894).

нымъ состояніемъ съ ней сходнымъ. Пусть А будетъ первое воспріятіє; сопутствующія ему обстоятельства В, С, D остаются ассоціированными съ нимъ по смежности. Если то же возобновленное воспріятіє я назову А', то, такъ какъ не съ А', а съ А связаны члены В, С, D, то чтобъ были вызваны члены В, С, D. надобно, чтобъ ассоціація по сходству заставила сперва появиться А. Безполезно утверждать, что А' тождественно съ А. Оба члена, хотя одинаковые, численно остаются отличными и различными, хотя бы по той простой причинъ, что А' есть воспріятіє, между тъмъ какъ А стало только воспоминаніемъ. Изъ приведенныхъ нами двухъ объясненій, первое сливается такимъ путемъ со вторымъ, къ разсмотрънію котораго мы и приступимъ.

На этотъ разъ предполагаютъ, что наличное воспріятіе всегда ищетъ, въ глубинъ памяти, воспоминаніе о прежнемъ воспріятіи съ нимъ схожимъ: чувство "прежде видъннаго" исходитъ изъ сопоставленія или сліянія воспріятія съ воспоминаніемъ. Не подлежитъ сомнѣнію,—и на это было глубокомысленно указано 1),—что сходство есть уже отношеніе, установленное умомъ между членами, которые онъ сравниваетъ и которыми, слъдовательно, обладаетъ, такъ что воспріятіе сходства есть скоръе слъдствіе ассоціаціи, чъмъ ея причина. Но на ряду съ этимъ опредъленнымъ и воспринятымъ сходствомъ, заключающимся въ общности одного элемента, схваченнаго и выдъленнаго умомъ, есть сходство смутное, въ нъкоторомъ родъ объективное, разлитое по поверхности самихъ образовъ и которое можетъ дъйствовать какъ физическая причина взаимнаго притяже-

<sup>1)</sup> Brochard, La loi de similarité, Revue Philosophique, 1880, т. IX, стр. 258. Rabier присоединяется къ этому мивнію въ Leçons de Philosophie, т. I, Psychologie стр. 187—192.

нія 1). Сошлемся ли мы на то, что часто узнаемъ предметъ, не будучи въ состояніи отождествить его со старымъ образомъ? На это отвъчаютъ, ссылаясь на удобную гипотезу мозговыхъ слѣдовъ, которые совпадаютъ, мозговыхъ движеній, облегченныхъ упражненіемъ 2), или воспринимающихъ клътокъ, сообщающихся съ клътками, гдъ хранятся воспоминанія <sup>3</sup>). Въ сущности въ такого рода физіологическихъ гипотезахъ поневолъ затериваются всъ теоріи узнаванія. Онъ стремятся вывести всякое узнаваніе изъ сближенія воспріятія и воспоминанія; но съ другой стороны, есть опытъ, и онъ свидътельствуетъ чаще всего о томъ, что воспоминаніе появляется лишь, когда воспріятіе узнано. Тогда приходится отнести къ мозгу, въ видъ комбинаціи движеній или связи между клѣтками, то, что сначала было принято, какъ ассоціація представленій, и объяснять фактъ распознанія, весьма ясный на взглядъ, гипотезой, по нашему мнфнію, очень темной, гипотезой мозга накопляющаго идеи.

Въ дъйствительности ассоціаціи воспріятія съ воспоминаніемъ совершенно недостаточно, чтобъ уяснить процессъ распознанія. Еслибы распознаніе совершалось такъ, оно бы уничтожалось съ исчезновеніемъ старыхъ образовъ и всегда совершалось бы, когда эти образы сохранены. Психическая слѣпота, или неспособность узнавать воспринятые объекты, не существовала бы безъ задержки зрительной памяти, особенно же задержка зрительной памяти неизмѣнно

¹) Pillon, цитированная статья, стр. 207.—См. James Sully, the human Mind, London, 1892, т. I, стр. 331.

<sup>2)</sup> Höffding, Ueber Wiedererkennen, Association und psychische Actiität (Vierteljahrsschrift f. wissenschaftliche Philosophie, 1889, crp. 433).

<sup>3)</sup> Munk, Ueber die tunctionen der grosshirnrinde, Berlin, 1881, стр. 108 и слъд.

имъла бы послъдствіемъ психическую слъпоту. Между тъмъ опыть не подтверждаеть ни того, ни другого изъ этихъ выводовъ. Въ одномъ наблюденіи Wilbrand'a 1), больная могла описывать съ закрытыми глазами городъ, въ которомъ жила, и въ воображеніи гулять въ немъ: чуть только она попадала на улицу, ей все казалось новымъ; она ничего не узнавала и не могла орьентироваться. Подобные факты наблюдались Müller'омъ 2) и Lissauer'омъ 3). Больные умъютъ вызвать внутреннее видъніе предметовъ, которые имъ называютъ, они очень върно ихъ описываютъ, и вмъсть съ тьмъ они не могутъ узнать ихъ, когда имъ ихъ показываютъ. Стало быть, даже сознательнаго сохраненія зрительнаго воспоминанія недостаточно для распознанія схожаго воспріятія. Наоборотъ, въ другомъ наблюденіи Шарко  $^4$ ), ставшимъ классическимъ, при полномъ затменіи зрительныхъ образовъ распознаніе воспріятій было не вполнъ уничтожено, въ чемъ легко убъдиться, внимательно прочитавъ отчетъ этого случая. Паціентъ не узнавалъ, конечно, улицъ своего родного города въ томъ смыслъ, что онъ не могъ ни называть ихъ, ни орьентироваться въ нихъ; но онъ зналъ, что это улицы, и что онъ видитъ дома. Онъ не узнавалъ ни жены, ни своихъ дътей; но, видя ихъ, онъ все же могъ сказать, что это женщина и дъти. Все это было бы совершенно невозможно при психической

<sup>1)</sup> Die Seelenblindheit als Herderscheinung, Wiesbaden, 1887, crp. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ein Beitrag zur Kenntniss der Seelenblindheit (Arch. f. Psychiatrie, t. XXIV, 1892).

<sup>3)</sup> Ein Fall von Seelenblindheit (Arch. f. Psychiatrie, 1889).

<sup>4)</sup> Приводимомъ Bernard'омъ, Un cas de suppression brusque et isolée de la vision mentale (Progrès Médical, 21 іюля 1883).

слѣпотѣ въ абсолютномъ значеніи этого слова. Стало быть, уничтожено было нѣкотораго рода распознаніе, анализъ котораго мы сдѣлаемъ, но не общая способность узнавать. Заключимъ изъ этого, что не всякое распознаніе и не всегда требуетъ вмѣшательства старыхъ образовъ, что можно вызвать эти образы и не быть въ состояніи отождествить съ ними воспріятія. Что же такое въ концѣ концовъ распознаніе и какое опредѣленіе мы ему дадимъ?

Прежде всего, на рубежѣ распознанія есть распознаніе во мгновенномъ, распознаніе, на которое способно тъло само по себъ, безъ всякаго вмъшательства воспоминанія. Оно состоитъ въ не въ представленіи. Я хожу, напримъръ, въ первый разъ въ какомъ нибудь городъ. На каждомъ перекресткъ я зазная куда идти; я въ нерѣшительности, трудняюсь, не этимъ я хочу сказать, что передъ моимъ тѣломъ становятся альтернативы, что движеніе мое въ цѣломъ прерывисто, что въ одномъ положении моего тъла нътъ ничего, что предполагаетъ и приготовляетъ слѣдующія его положенія. Позднъе, послъ долгаго пребыванія въ этомъ городъ, я буду ходить машинально, не имъя яснаго воспріятія о вещахъ, мимо которыхъ я прохожу. Между этими двумя крайними условіями, однимъ, когда воспріятіе еще не организовало опредѣленныхъ движеній его сопровождающихъ, и другимъ, гдъ эти сопутствующія движенія настолько организованы, что воспріятіе мое стало безполезнымъ, есть промежуточное условіе, когда предметъ воспринять, но вызываеть движенія связанныя собою, непрерывныя, которыя переходять одно въ другое. Я началъ съ состоянія, при которомъ я не различалъ ничего кромъ своего воспріятія; я кончаю состояніемъ, при которомъ не сознаю ничего кромъ своего автоматизма: между ними находилось смфшанное состояніе, -- воспріятіе подчеркивалось

зарождавшимся автоматизмомъ. Теперь, если послѣдующія воспріятія отличаются отъ перваго воспріятія тѣмъ, что они ведутъ тѣло къ надлежащей машинальной реакціи, если, съ другой стороны, эти возобновленныя воспріятія представляются уму въ томъ аспектѣ sui generis, который характеризуетъ обычныя или узнанныя воспріятія, не должны ли мы думать, что сознаніе хорошо урегулированнаго двигательнаго акомпанимента, организованной двигательной реакціи, составляєтъ основу чувства обычности? Въ основѣ распознанія есть, стало-быть, явленіе двигательнаго порядка.

Узнавать предметъ обихода состоитъ въ особенности въ умѣньи имъ пользоваться. Это настолько вѣрно, что первые наблюдатели дали названіе апраксі и болѣзни распознанія, которую мы называемъ психической слѣпотой 1). Но умѣть имъ пользоваться значитъ уже намѣчать приспособленныя для этого движенія, принимать извѣстное положеніе тѣла или, по крайней мѣрѣ, стремиться къ этому подъ вліяніемъ того, что нѣмцы назвали "двигательными побужденіями" (Bewegungsantriebe). Привычка пользоваться предметомъ, стало-быть, ведетъ къ организаціи движеній и воспріятій, и опять тутъ въ основѣ распознанія лежитъ сознаніе этихъ зарождающихся движеній, слѣдующихъ за воспріятіемъ какъ своего рода рефлексъ.

Нътъ воспріятіе, которое не продолжалось бы въдви-

<sup>&#</sup>x27;) Kussmaul, Les troubles de la porole, Paris, 1884, стр. 233.—Allen Starr, Apraxia and Aphasia (Medical Record, 27 октября 1888).—См. Laquer, Zur Localisation der sensorischen Aphasie (Neurolog. Centralblatt, 15 іюня 1888), и Dodds, On some central affections of vision (Brain, 1885).

женіи. Ribot 1) и Maudsley 2) давно обратили на это вниманіе. Воспитаніе чувствъ состоить въ цѣлокупности установившихся соотношеній между чувственнымъ впечатлѣніемъ и движеніемъ, которое имъ пользуется. По мъръ повторенія впечатлівнія соотношеніе укрівпляется. Механизмъ этого процесса не имъетъ къ тому же ничего таинственнаго. Наша нервная система несомнънно расположена въ виду постройки двигательныхъ аппаратовъ, связанныхъ при посредствъ центровъ съ чувствительными раздраженіями; прерывность нервныхъ элементовъ, множественность ихъ конечныхъ развътвленій, способныхъ, безъ сомнѣнія. сближаться различнымъ образомъ, дълаютъ безконечнымъ число возможныхъ соотношеній между впечатлѣніями и соотвътствующими движеніями. Но строящійся механизмъ не можетъ выявиться передъ сознаніемъ въ той же формъ, какъ механизмъ уже построенный. Есть нѣчто, что глубоко отличаетъ и ясно проявляетъ упроченныя системы движеній въ организмъ. Въ особенности трудность измънить ихъ порядокъ, думаемъ мы; а также предобразование послъдующихъ движеній въ движеніяхъ имъ предшествующихъ, предобразованіе, вслъдствіе котораго часть, виртуально, содержитъ цълое, какъ случается, напримъръ, когда каждая нота заученной мелодіи связана съ слѣдующей за ней, и требуетъ ея 3). Стало быть, если всякое обычное вос-

<sup>1)</sup> Les mouvements et leurs importance psychologique (Revue Philosophique, 1879, t. VIII, стр. 371 и слъд.). См. Psychologie de l'Attention, Paris, 1889, стр. 75 (изд. Félix Alcan).

<sup>2)</sup> Physiologie de l'esprit, Paris, 1879, стр. 207 и слъд.

<sup>3)</sup> Въ одной изъ самыхъ остроумныхъ главъ своей психологіи (Psychologie, Paris, 1893, Т. І, стр. 242) Fouillée говорить, что чувство обычности состоить въ значительной степени въ уменьшеніи внутренняго толчка (choc) составляющаго неожиданность.

пріятіе сопровождается своимъ организованнымъ двигательнымъ акомпаниментомъ, то чувство обычнаго распознанія коренится въ сознаніи этой организаціи.

Сказанное сводится къ тому, что мы обыкновенно употребляемъ въ дѣло наше узнаваніе, прежде чѣмъ его мыслимъ. Наша повседневная жизнь протекаетъ среди предметовъ, одно присутствіе которыхъ приглашаетъ насъиграть извѣстную роль: въ этомъ заключается ихъ аспектъ привычности. Двигательныхъ тенденцій достаточно, чтобы дать намъ чувство узнаванія. Но къ этому часто присоединяется и нѣчто другое.

Въ то время какъ подъ вліяніемъ воспріятій, все лучше и лучше анализируемыхъ тѣломъ, налаживаются двигательаппараты, наша прежняя психическая жизнь присутствуетъ въ насъ: она переживаетъ себя,--это мы постараемся доказать, --- со всти подробностями событій локализованныхъ во времени. Непрестанно подавляемыя сознаніемъ практичнаго и полезнаго для даннаго момента, то есть, чувственно-двигательнымъ равновъсіемъ нервной системы, связывающей воспріятіе съ дайствіемъ, эта память всегда ждетъ, чтобъ образовалась щель между наличнымъ впечатлѣніемъ и сопутствующимъ движеніемъ, въ которую она бы могла вдвинуть свои образы. Чтобы вернуться къ прошлому и открыть тамъ образъ-воспоминание, — знакомый, локализованный, личный, который относился бы къ настоящему, — необходимо усиліе для освобожденія отъ дѣйствія, къ которому наше воспріятіе насъ влечетъ: оно толкаетъ насъ къ будущему, а намъ надо отойти прошлое. Въ этомъ смыслъ движение скоръе устраняетъ образъ. Тъмъ не менъе, въ извъстномъ смыслъ, оно его подготовляетъ. Ибо, если совокупность всъхъ нашихъ прошлыхъ образовъ и присутствуетъ въ насъ, то надобно все же, чтобы представленіе, аналогичное данному воспріятію, было

выбрано изъ всъхъ возможныхъ представленій. Движенія выполненныя или просто зарождающіяся подготовляють этотъ выборъ или, по крайней мъръ, ограничиваютъ поле образовъ, гдъ намъ придется выбирать. По устройству нашей нервной системы мы существа, у которыхъ впечатлънія продолжаются въ соотвътственныя движенія: если старые образы способны продолжаться въ эти движенія, они пользуются случаемъ, чтобъ проскользнуть въ актуальное воспріятіе и быть принятыми имъ. Они тогда появляются въ нашемъ сознаніи de facto, тогда какъ они должны бы были, de jure, оставаться покрытыми настоящимъ состояніемъ. Можно было бы сказать, значитъ, что движенія, вызывающія машинальное узнаваніе, съ одной стороны препятствують, а съ другой помогають узнаванію при помощи образовъ. Въ принципъ, настоящее смъщаетъ прошедшее. Но, съ другой стороны, именно потому, что уничтожение старыхъ образовъ зависитъ отъ ихъ задержки даннымъ положеніемъ тѣла, тѣ образы, форма которыхъ соотвѣтствуетъ этому положенію, встрътять меньше препятствія остальные: а тогда, если есть образъ, могущій преодольть препятствіе, то это будетъ образъ, схожій съ даннымъ воспріятіемъ.

Если нашъ анализъ въренъ, то болъзни узнаванія можно будетъ раздълить на двъ глубоко отличныя другъ отъ друга группы, и получится два вида психической слъпоты. Въ нъкоторыхъ случаяхъ старыхъ образовъ нельзя будетъ вызвать, въ другихъ — будетъ порвана связь между воспріятіемъ и привычными сопутствующими движеніями, воспріятіе будетъ вызывать движенія неопредъленныя, какъ еслибъ оно было новое. Подтверждаютъ ли факты эту гипотезу?

Относительно перваго пункта не можетъ быть возраженій. Кажущееся исчезновеніе зрительныхъ воспоминаній при психической слѣпотѣ фактъ до того обычный, что

онъ нѣкоторое время служилъ опредѣленіемъ этой болѣзни. Мы должны спросить себя, до какой степени и въ какомъ смыслѣ воспоминанія могутъ дѣйствительно исчезать? Въ данный моментъ насъ занимаетъ то обстоятельство, что бываютъ случаи, когда, при отсутствіи узнаванія, зрительная память практически не уничтожена. Имѣемъ ли мы въ такихъ случаяхъ, какъ мы предполагаемъ, дѣло съ простымъ разстройствомъ двигательныхъ привычекъ или, по крайней мѣрѣ, съ нарушеніемъ связи, соединяющей ихъ съ чувствительными воспріятіями? Ни одинъ изслѣдователь не задался этимъ вопросомъ, и было бы очень трудно отвѣтить на него, если бы намъ не удалось отмѣтить въ наблюденіяхъ этихъ авторовъ нѣкоторые факты, которые кажутся намъ знаменательными.

Первымъ изъ этихъ фактовъ будетъ потеря чувства оріентировки. Всѣ авторы, писавшіе о психической слѣпотѣ, обратили вниманіе на эту особенность. Паціентъ Лиссауера совершенно утерялъ способность оріентироваться въ своемъ собственномъ домѣ ¹). Мюллеръ настаиваетъ на томъ фактѣ, что слѣпые очень быстро научаются находить дорогу, между тѣмъ какъ субъектъ, пораженный психической слѣпотой, послѣ мѣсяцевъ упражненія не можетъ оріентироваться въ своей собственной комнатѣ ²). Но не есть ли способность оріентироваться только способность координировать движенія тѣла согласно зрительнымъ впечатлѣніямъ, и машинально продолжать воспріятія въ полезныя реакціи?

Есть и второй фактъ, еще болъе характерный. Мы

<sup>1)</sup> Цитир. ст., Arch. f. Psychiatrie, 1889—90, стр. 224. См. Wilbrand, Op. cit, стр. 140 и Bernhardt, Eigenthümlicher Fall von Hirnerkrankung (Berliner Klinische Wochenschrift, 1877, стр. 581).

<sup>2)</sup> Hurup. cr., Arch. f. Psychiatrie, t. XXIV, crp. 898.

имъемъ въ виду способъ рисованія этихъ больныхъ. Можно представить себъ двъ манеры рисовать. Первая состоитъ въ томъ, что намъчаютъ на бумагъ наугадъ нъсколько точекъ и соединяютъ ихъ между собою, ежеминутно провъряя похожъ ли рисунокъ на предметъ. Это можно былобы назвать рисованіемъ "по точкамъ". Но обыкновенно мы пользуемся совершенно инымъ способомъ. Мы рисуемъ "непрерывной чертой , посмотръвъ на модель или думая о ней. Чъмъ объяснить такую способность, если не привычкой сразу улавливать организацію наиболье обычныхъ контуровъ, то есть двигательнымъ стремленіемъ изображать сразу ея схему? Но если именно эти привычки, или соотвътствія этого рода, уничтожаются въ нъкоторыхъ формахъ психической слѣпоты, то больной будетъ еще способенъ, можетъ быть, проводить части линіи, которыя онъ соединитъ кое-какъ между собою, но онъ уже не будетъ умъть рисовать безпрерывной линіей, у него въ рукъ уже не будетъ движенія контуровъ. Это именно подтверждается опытомъ. Наблюденіе Лиссауера поучительно въ этомъ отношеніи 1). Его больной съ величайшимъ трудомъ рисовалъ самые простые предметы, а когда онъ хотълъ рисовать ихъ по памяти, онъ рисовалъ отдъльныя части то тутъ, то тамъ, и не могъ соединять ихъ между собою. Случаи полной психической слѣпоты ръдки. Гораздо многочисленнъе случаи словесной слъпоты, то есть потери зрительнаго распознанія только буквъ алфавита. Въ такихъ случаяхъ постоянно наблюдается неспособность больного схватить то, что можно было бы назвать движеніемъ буквъ, когда онъ старается ихъ списывать. Онъ начинаетъ ихъ рисунокъ съ какой попало точки, ежеминутно провъряя върность своего рисунка съ

<sup>&#</sup>x27;) Цитир. стат., Arch. f. Psychiatrie, 1889—90, стр. 233.

моделью. Это тѣмъ болѣе замѣчательно, что часто больной сохраняетъ способность писать подъ диктовку или самопроизвольно. Въ этомъ случаѣ, стало быть, уничтожена привычка схватывать сочлененія видимаго предмета, то есть способность дополнять зрительное воспріятіе двигательнымъ стремленіемъ, рисовать его схему. Изъ этого можно заключить, какъ мы уже сказали, что въ этомъ и заключается изначальное условіе узнаванія.

Но теперь мы должны перейти отъ автоматическаго узнаванія, которое совершается преимущественно помощью движеній, къ узнаванію, требующему регулярнаго участія воспоминаній-образовъ. Первое есть узнаваніе разсѣянное, второе, какъ мы увидимъ, узнаваніе внимательное.

Оно также начинается движеніями. Но тогда какъ при автоматическомъ узнаваніи наши движенія продолжаютъ наше воспріятіе, чтобы достигнуть полезнаго результата, и удаляютъ насъ отъ воспринятаго предмета, въ данномъ случаѣ, они, наоборотъ, вновь приводятъ насъ къ предмету, чтобы подчеркнуть его контуры. Отсюда вытекаетъ преобладающая, а уже не второстепенная, роль, которую играютъ здѣсь воспоминанія-образы. Представимъ себъ, въ самомъ дълъ, что движенія отказываются отъ своей практической цфли и что двигательная дфятельность вмъсто того, чтобы продолжать воспріятіе полезными реакціями, возвращается, чтобы вырисовать выдающіяся черты этого воспріятія: тогда образы, аналогичные наличному воспріятію, образы, форму которыхъ эти движенія уже намътили правильно, а не случайно только, вольются въ эту форму, правда, теряя при этомъ многія подробности для облегченія себъ входа.

III.—Постепенный переходъ воспоминаній въдвиженія. Узнаваніе и вниманіе. Здъсь мы

касаемся основного пункта вопроса. Въ тѣхъ случаяхъ, когда узнаваніе сопровождается вниманіемъ, то есть когда воспоминанія-образы правильно присоединяются къ наличному воспріятію, спрашивается, воспріятіе ли механически опредѣляетъ появленіе воспоминаній, или воспоминанія самопроизвольно идутъ навстрѣчу воспріятію?

Въ зависимости отъ отвъта на этотъ вопросъ опредълится природа отношеній между мозгомъ и памятью. самомъ дълъ, во всякомъ воспріятіи есть импульсъ, передаваемый нервами воспринимающимъ центрамъ. Если бы распространение этого движения на другие корковые центры имъло результатомъ появление тамъ образовъ, то можно было бы, пожалуй, утверждать, что память есть не что иное, какъ функція мозга. Но если мы установимъ, что здѣсь, какъ и всюду, движеніе можетъ производить только движеніе, что роль перцептивнаго импульса заключается просто въ томъ, чтобы придать телу известное положение. въ которомъ и запечатлъваются воспоминанія, тогда, -- принимая во вниманіе, что весь эффектъ матеріальныхъ лебаній расходуется на эту работу двигательнаго собленія, — приходится искать основу воспоминанія здѣсь. При первой гипотезъ, разстройства памяти, причиненныя мозговымъ пораженіемъ, происходятъ отъ того, что воспоминанія локализировались въ пораженной области и разрушены вмъстъ съ нею. При второй гипотезъ, наоборотъ, эти пораженія касаются только нашего зарождающагося или возможнаго дъйствія. Они то препятствують талу принять по отношенію къ предмету женіе, способное вызвать образъ, то разрываютъ воспоминанія съ данной дъйствительностью, OTOTE уничтожая послѣдній фазисъ реализаціи минанія, уничтожая фазись дійствія, они тімь самымь препятствовуютъ актуализаціи воспоминанія. Но ни въ

томъ, ни другомъ случаѣ мозговое пораженіе не разрушило бы воспоминаній.

Мы принимаемъ вторую гипотезу. Но прежде чѣмъ искать ея подтвержденія, изложимъ кратко, какъ мы представляемъ себѣ общія соотношенія воспріятія, вниманія и памяти. Чтобы показать, какъ воспоминаніе мало по малу можетъ запечатлѣться въ положеніи или въ движеніи, намъ придется забѣжать впередъ и коснуться заключеній слѣдующей главы этой книги.

Что такое внимание? Съ одной стороны существеннымъ результатомъ вниманія является большая интенсивность воспріятія и выдъленіе подробностей: слъдовательно, со стороны содержанія оно сводится къ извістной прибыли умственнаго состоянія 1). Но, съ другой стороны, сознаніе открываетъ неустранимое различіе формы между этимъ увеличеніемъ интенсивности и тъмъ усиленіемъ ея которое зависитъ отъ большей силы внашняго раздраженія: кажется, что она исходитъ изнутри и зависитъ отъ извъстнаго настроенія ума. Но именно здѣсь и начинается темнота, потому что идея настроенія интеллекта не есть ясная идея. Тутъ говорять о "концентраціи духа"  $^2$ ) или объ "аперцептивномъ"  $^3$ ) усиліи, чтобы подвести воспріятіе подъ особое наблюденіе интеллекта. Иные матеріализуя эту идею, предполагаютъ особое напряжение мозговой энергии 4) или даже

<sup>1)</sup> Marillier, Remarques sur le mècanisme de l'attention (Revue Phylosophique, 1889, т. XXVII).—См. Ward-статья Psychology въ Encyclop. Britannica, и Bradley, Is there a special activity of Attention? (Mind, 1886, т. XI, стр. 305).

<sup>2)</sup> Hamilton, Lectures on Metaphysics, r. 1 cmp. 247

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wundt, Psychologie physiologique, т. II, стр. 231 и слъд. (изд. F. Alcan).

<sup>4)</sup> Maudsley, Physiologie de l'esprit, ст. 300 и слъд.— См. Bastian, Les processus nerveux dans l'attention (Вечие Philosophique, т. XXXIII, стр. 360 и слъд.).

центральный расходъ энергіи, присоединяющійся къ полученному раздраженію і). Но здѣсь либо ограничиваются переводомъ факта психологическаго наблюденія на физіологическій языкъ, который кажется намъ еще менѣе яснымъ, либо возвращаются къ метафорѣ.

Въ концъ концовъ придется опредълить вниманіе какъ общее приспособление скоръе тъла, чъмъ духа, и видъть въ такомъ настроеніи сознанія прежде всего сознаніе извъстнаго настроенія. На эту точку зрънія сталъ Рибо<sup>2</sup>), и хотя она оспаривалась $^3$ ) но, повидимому, сохранила свое конечно условіи, при думаемъ описанныхъ Рибо видъть только отридвиженіяхъ явленія. Предположивъ въ услові**е** цательное дълъ, что движенія, сопровождающія волевое вниманіе суть преимущественно движенія задерживающія, остается имъ соотвътствующую, т. е. объяснить работу духа, таинственный процессъ, которымъ тотъ же органъ, воспринимая въ той же обстановкъ тотъже предметъ, открываетъ въ немъ больше вещей. Но можно пойти дальше и утверждать, что явленія задержки суть только приготовленія къ дъйствительнымъ движеніямъ волевого вниманія. Въ самомъ дѣлѣ, допустимъ, какъ мы уже указывали, что вниманіе предполагаетъ возвращеніе ума назадъ и отказъ отъ полезныхъ послъдствій наличнаго воспріятія: прежде всего наступитъ подавление движения, задерживающее дъйствіе. Къ этому общему положенію вскоръприсоединятся болье тонкія движенія, изъ которыхъ нькото-

<sup>1)</sup> W. James, Principles of Psychology, vol. I, crp. 441.

<sup>2)</sup> Psychologie de l'attention, Paris, 1889, (изд. F. Alcan).

<sup>3)</sup> Marillier, цитир. ст. См. J. Sully, The psycho-physicalprocess in Attention. (Brain, 1890, стр. 154.

рыя были замѣчены и описаны <sup>1</sup>). Роль ихъ состоитъ въ томъ, чтобы прослѣдить вновь контуры видимаго предмета. Этими движеніями начинается положительная, а не только отрицательная, работа вниманія. Она продолжается воспоминаніями.

Въ самомъ дълъ, если внъшнее воспріятіе вызываетъ съ нашей стороны движенія, вырисовывающія ныя линіи, то память наша направляетъ на полученное воспріятіе старые образы, на нее похожіе, и сокъ которыхъ былъ уже начертанъ нашими движеніями. Такимъ путемъ она на ново создаетъ наличное воспріятіе или, скорве, удвояеть это воспріятіе, отсылая къ нему то ея собственный образъ, то образъ-воспоминание того же рода. Если удержанный или возстановленный въ памяти образъ не покрываетъ всъхъ подробностей воспринятаго образа, то посылается призывъ болѣе глубокимъ и отдаленнымъ областямъ памяти, пока и другія извѣстныя уже подробности не покроютъ собою подробностей неизвъстныхъ. Такой процессъ можетъ продолжаться безъ конца: память укрѣпляетъ и обогащаетъ воспріятіе, которое, въ свою очередь, развиваясь все болье и болье, притягиваеть къ себь все большее число дополнительныхъ воспоминаній. Оставимъ же мысль о духъ, располагающемъ какимъ то опредъленнымъ количествомъ свъта, который онъ то разсъиваетъ вокругъ, то сосредоточиваетъ на одной точкъ. Если надо прибъгнуть къ сравненію, мы предпочитаемъ сравнить элементарную работу вниманія съ работой телеграфиста, который, получивъ важную депешу, телеграфируетъ ее дословно обратно для провърки ея содержанія.

<sup>1)</sup> N. Lange, Beitr. zur Theorie der sinnlichen Aufmerksamkeit (Philos. Studieu Wundta т. VII, стр. 390—422).

Но чтобъ отослать обратно депешу, надо умъть обращаться съ аппаратомъ. Точно также, чтобы отразить на воспріятіе образъ, который мы отъ него получили, надобно, чтобъ мы могли его воспроизвести, то есть, возсоздать его усиліемъ синтеза. Говорили, что вниманіе есть способность аналитическая, и были правы; но при этомъ недостаточно объяснили ни то какъ возможенъ анализъ этого рода, ни то какимъ процессомъ мы доходимъ до открытія въ воспріятіи того, что въ немъ сначала не обнаруживалось. Дѣло въ томъ, что анализъ этотъ совершается рядомъ попытокъ къ синтезу или, что сводится къ тому же, рядомъ гипотезъ: наша память по очереди выбираетъ различные сходные образы, которые она шлетъ въ направленіи новаго воспріятія. Но дълается выборъ этотъ не случайно. Гипотезы внушаются, выборъ издали направляется подражательными движеніями, въ которыхъ продолжается воспріятіе, и они служать общей рамкой и для воспріятія и для вспомянутыхъ образовъ.

Но тогда надобно представить себѣ механизмъ отдѣльнаго воспріятія иначе, чѣмъ это обыкновенно дѣлаютъ. Воспріятіе состоитъ не только изъ впечатлѣній, полученныхъ или выработанныхъ умомъ. Это можно развѣ сказать только о тѣхъ воспріятіяхъ, которыя разсѣиваются немедленно послѣ полученія ихъ и которыя тотчасъ истекаютъ въ полезныя дѣйствія. Но всякое внимательное воспріятіе предполагаетъ отраженіе въ этимологическомъ смыслѣ этого слова, то есть, наружное проицированіе активно созданнаго образа, тождественнаго или подобнаго предмету, и который точно копируетъ его контуры. Когда, пристально посмотрѣвъ на предметъ, мы внезапно сводимъ съ него взоръ, мы получаемъ вторичный образъ его: не должны ли мы предположить, что образъ этотъ уже образовывался пока мы глядѣли на предметъ? Недав-

нее открытіе центробъжныхъ воспринимающихъ волоконъ позволяетъ намъ думать, что дъло именно такъ и обстоитъ, и что рядомъ съ приводящимъ процессомъ, несущимъ впечатлъніе къ центру, есть другой, ему противуположный, которымъ образъ снова возвращается къ периферіи. Правда здъсь дъло идетъ объ образахъ сфотографированныхъ съ самого предмета и о воспоминаніяхъ, немедленно слъдующихъ за воспріятіемъ, составляющихъ какъ бы его эхо. Но позади этихъ образовъ, тождественныхъ съ предметомъ, есть другіе, накопленные въ памяти, которые просто похожи на него, наконецъ другіе, имъющіе съ нимъ болье или менье отдаленное родство. Всъ они идутъ навстръчу воспріятію и, напитанные его субстанціей, пріобрътаютъ достаточную силу и жизнь, чтобы экстеріоризироваться вмфстф съ нимъ. Опыты Münsterberg'a 1) и Külpe 2) не оставляють въ этомъ послъднемъ пунктъ никакого сомнънія: всякій образъ-воспоминаніе, способный пояснить наше наличное воспріятіе, вкрадывается въ него такъ, что мы не можемъ уже различить гдъ воспріятіе и гдъ воспоминаніе. Но въ этомъ отношеніи особенно интересны остроумные опыты Goldscheider'а и Müller'а надъ механизмомъ чтенія 3). Въ противность Grashey, утверждавшему въ знаменитой работѣ 4), что мы читаемъ слова букву за буквой, эти изслъдователи установили, что бъглое чтеніе есть работа настоящаго отгадыванія; нашъ

<sup>1)</sup> Beitr. zur experimentellen Psychologie, Heft 4, стр. 15 и слъд.

<sup>2)</sup> Grundriss der Psychologie, Leipzig, 1893, crp. 185.

<sup>3)</sup> Zur Physiologie und Pathologie des Lesens (Zeitschr. f. Klinische Medicin, 1893). Cm. Mc Keen Cattell, Ueber die Zeit der Erkennung von Schriftzeichen (Philos. Studien, 1885-86).

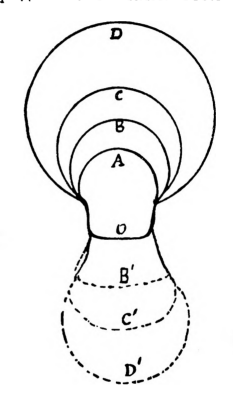
<sup>4)</sup> Ueber Aphasie und ihre Beziehungen zur Wahrnemung (Arch. f. Psychiatrie, 1885, t. XVI).

умъ схватываетъ тутъ и тамъ характерныя черты и заполняетъ промежутки образами-воспоминаніями, которые, отбрасываясь на бумагу, замѣняютъ дѣйствительно напечатанныя буквы, даютъ намъ иллюзію ихъ. Такъ мы безпрерывно творимъ и перестраиваемъ. Наше воспріятіе можно сравнить съ замкнутымъ кругомъ, гдѣ образъ-воспріятіе, направленное къ уму, и образъ-воспоминаніе, отброшенное въ пространство, гонятся другъ за другомъ.

Остановимся на этомъ послъднемъ пунктъ. Внимательныя воспріятія часто представляють себъ какъ рядъ процессовъ, идущихъ по длинной и единственной нити; предметъ возбуждаетъ ощущенія, ощущенія вызываютъ идеи, каждая идея приводить въ дъйствіе одну за другой болье отдаленныя точки умственной массы. Тутъ существуетъ, стало быть, какъ бы ходъ по прямой линіи, по которой умъ все удаляется отъ предмета, чтобы болѣе къ нему не возвращаться. Мы же думаемъ, наоборотъ, что отраженное воспріятіе есть ціпь, гді всі элементы, включая и воспринятый предметъ, находятся въ состояни взаимнаго напряженія какъ въ электрической цѣпи, такъ что каждое сотрясеніе, исходящее отъ предмета, не можетъ остановиться на пути въ глубинъ духа: оно должно возвратиться къ самому предмету. Не надо думать, что здъсь вопросъ въ словахъ. Дъло идетъ о двухъ радикально различныхъ концепціяхъ умственной работы. Согласно первой, происходитъ механически и при помощи совершенно случайнаго ряда послъдовательныхъ сложеній. Такъ, напримъръ, во всякій моментъ внимательнаго воспріятія элементы новые, исходящіе изъ болѣе глубокихъ областей духа, могутъ присоединиться къ старымъ элементамъ, не вызывая общей пертурбаціи, не требуя видоизм'вненія системы. Согласно второй, наоборотъ, актъ вниманія предполагаетъ такую солидарность между умомъ и его объектомъ, это столь прочно

замкнутая цѣпь, что невозможно перейти къ состояніямъ высшей концентраціи, не создавая новыхъ цѣпей, охватывающихъ первую, и между которыми нѣтъ ничего общаго кромѣ воспринятаго объекта. Изъ этихъ различныхъ круговъ памяти, которые мы изучимъ ниже, наиболѣе узкій А находится ближе всего къ непосредственному воспріятію. Онъ содержитъ въ себѣ только самый предметъ О и вторичный образъ, который покрываетъ предметъ. За нимъ стоя-

щіе круги В, С, D, все болье широкіе, соотвътствують возрастающимъ усиліямъ умственнаго растяженія. Какъ мы увидимъ ниже, цълое памяти входитъ въ каждую изъ этихъ цѣпей, потому что память всегда на лицо; но память эта, могущая растягиваться до безконечности, такъ она эластична, отражаетъ на предметъ увеличивающееся число внушенныхъ вещей, - то подробности самого предмета, то сопутствующія подробности, его уясняющія. Такимъ путемъ, возстановивъ воспринятый предметъ, какъ какое то незави-



симое цѣлое, мы возстановляемъ вмѣстѣ съ нимъ послѣдовательно все болѣе отдаленныя условія, съ которыми онъ образуетъ систему. Назовемъ В', С', D', эти все углубляющіяся причины, находящіяся за предметомъ, и вмѣстѣ съ нимъ виртуально данныя. Изъ этого видно, что усиленіе вниманія имѣетъ послѣдствіемъ созданіе наново не только увидѣннаго предмета, но и все болѣе обширныхъ системъ, съ которыми онъ можетъ быть связанъ; такъ что по мѣрѣ того какъ круги В, С, D, представляютъ болѣе

высокое растяжение памяти, ихъ отражение достигаетъ въ В', С', D', наиболъе глубокихъ слоевъ дъйствительности.

Одна и та же психическая жизнь повторяется, стало быть, безконечное число разъ въ послѣдовательныхъ
слояхъ памяти, и одинъ и тотъ же актъ духа можетъ разыгрываться на очень различныхъ высотахъ. При усиліи вниманія, духъ всегда даетъ себя всецѣло, но упрощается или осложняется, смотря по уровню имъ выбираемому для своихъ проявленій.—Обыкновенно наличное воспріятіе направляетъ нашъ духъ; но смотря по степени напряженія, принимаемаго нашимъ духомъ, смотря по высотѣ,
на которую онъ становится, это воспріятіе развиваетъ въ
насъ большее или меньшее число воспоминаній - образовъ.

Другими словами, личныя воспоминанія, точно локализованныя, и рядъ которыхъ начерталъ бы все теченіе нашего прошлаго существованія, составляють въ своемъ соединеніи послѣднюю, наиболѣе обширную оболочку нашей памяти. Преходящія по существу, они матеріализуются только случайно, когда они вызываются или точно опредъленнымъ положеніемъ, нечаянно принятымъ нашимъ тѣломъ, или когда самая неопредъленность положенія тъла даетъ просторъ ихъ проявленію. Но этотъ предъльный покровъ сжимается и повторяется въ кругахъ внутреннихъ и концентрическихъ; эти круги, болъе узкіе, носятъ тъ же воспоминанія уменьшенныя, удаленныя отъ свой личной и оригинальной формы, все болье и болье способныя при своей банальности, подойти къ наличному воспріятію и опредълить его, какъ опредъляется родъ, вмъщающій индивида. Настаетъ моментъ, когда такимъ образомъ сокращенное воспоминание такъ тъсно вкладывается въ наличное воспріятіе, что уже нельзя сказать, гдф кончается воспріятіе, гдъ начинается воспоминание. Въ этотъ самый моментъ, представленія памяти, вмѣсто того чтобы появляться и исчезать по капризу, слѣдуютъ за тѣлесными движеніями.

Но помфрф того какъ воспоминанія эти приближаются къ движенію, а тъмъ самымъ къ внъшнему воспріятію, дъйствіе памяти пріобрътаетъ все большее практическое значеніе. Образы прошлаго, воспроизведенные цѣликомъ, со всъми подробностями, включая ихъ чувственную окраску, это-образы мечтанія или сна: то, что мы называемъ дѣйствованіемъ, есть именно достиженіе такого сокращенія или скоръе обостренія этой памяти, что она обращаетъ только острый край своего лезвея къ опыту, куда она проникаетъ. Долю автоматизма въ вызовъ воспоминаній то не замъчали, то преувеличивали, въ сущности потому, что не отдъляли здъсь двигательный элементъ отъ памяти. Думается, что мы получаемъ призывъ къ дъятельности въ тотъ самый моментъ, когда воспріятіе наше автоматически разложилось на подражательныя движенія: тогда намъ дается эскизъ, и мы воспроизводимъ его подробности и его окраску, отбрасывая на него болве или менве отдаленныя воспоминанія. Но обыкновенно на дізло смотрятъ иначе. Иногда абсолютную автономію приписываютъ духу; за нимъ признаютъ способность обращаться по произволу съ присутствующими и отсутствующими вещами, и тогда становятся совершенно непонятными глубокія разстройства вниманія и памяти, могущія послідовать за малійшимъ нарушеніемъ чувственно-двигательнаго равновъсія. Иногда процессы воображенія обращаютъ наоборотъ. механическихъ слѣдствій даннаго воспріятія; предполагаютъ, что въ силу необходимаго и однороднаго прогресса объектъ вызываетъ ощущенія, а ощущенія идеи, которыя къ нимъ прицъпляются; а такъ какъ нътъ основанія, чтобы явленіе, сначало механическое, измѣнило затѣмъ свою природу, то принимаютъ гипотезу, согласно которой въ мозгу могутъ откладываться, дремать и пробуждаться умственныя состоянія. Какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случаѣ, не понимаютъ настоящей функціи тѣла, и не зная для чего именно нужно вмѣшательство механизма, не знаютъ также, гдѣ остановить его послѣ того, какъ къ нему прибѣгли.

Но пора выйти изъ этихъ общихъ понятій. Намъ надо разсмотрѣть, подтверждается или опровергается наша гипотеза извѣстными фактами мозговыхъ локализацій. Разстройства воображательной памяти, соотвѣтствующія мѣстнымъ пораженіямъ мозговой коры, суть всегда болѣзни узнаванія то зрительнаго или слухового вообще (психическая слѣпота или глухота), то узнаванія словъ (словесная слѣпота, словесная глухота и т. д.). Таковы, стало быть, разстройства, которыя мы должны изслѣдовать.

Если наша гипотеза правильна, то эти пораженія узнаванія происходять вовсе не оттого, что воспоминанія занимали пораженныя области. Они должны зависъть отъ двухъ причинъ: иногда наше тъло не можетъ автоматически принимать, въ присутствіи пришедшаго снаружи возбужденія, того опредѣленнаго положенія, черезъ посредство котораго произошелъ бы выборъ между нашими воспоминаніями: иногда эти воспоминанія не находять болье въ тыль точки приложенія, способа продолжиться въ дітствіе. Въ первомъ случав, поражены механизмы, продолжающіе полученное сотрясение въ автоматическое движение: объектъ не будетъ въ состояніи остановить вниманія. Во второмъ случаъ, будутъ поражены тъ особенные центры корковаго слоя, которые подготовляютъ волевыя движенія, доставляя имъ необходимую чувственную предпосылку; ихъ называютъ, правильно или неправильно, центрами воображенія: субъектъ не будетъ способенъ сосредоточить вниманія. Но, какъ въ томъ, такъ и другомъ случаѣ, будутъ поражены дѣйствительныя движенія, или не будуть подготовляться движенія.

имъющія совершиться: разрушенія воспоминаній не произойдеть.

Патологія подтверждаеть это. Она указываеть намъ два совершенно различныхъ рода психической слъпоты и глухоты, словесной слѣпоты и глухоты. Въ первой, зрительныя и слуховыя воспоминанія еще вызываются, но уже не могутъ прикладываться къ соотвътственнымъ воспріятіямъ. Во второй, самый вызовъ воспоминаній нарушенъ. Теперь спрашивается, относится ли поражение къ чувственнодвигательнымъ механизмамъ автоматическаго вниманія въ первомъ случъ, и къ воображательнымъ механизмамъ волевого вниманія во второмъ? Для провърки нашей гипотезы мы должны остановиться на опредъленномъ примъръ. Мы могли бы, конечно, показать, что зрительное узнаваніе вещей вообще и словъ въ частности, предполагаетъ сперва полу-автоматическій двигательный процессъ, задъйствительную проекцію воспоминаній, которыя вифдряются въ соотвътственныя положенія тъла. Но мы предпочитаемъ остановиться на впечатлѣніяхъ слуха и, въ особенности, на слуховомъ воспріятіи членораздѣльной ръчи, потому что примъръ этотъ наиболье понятенъ изъ всъхъ. Въ самомъ дълъ, слышать ръчь, это прежде всего, --- узнавать звукъ, затъмъ открывать его смыслъ, и наконецъ болъе или менъе углубиться въ его объяснение: корочеэто проходить всв градаціи вниманія к приводить въ дъйствіе многія послъдовательныя степени памяти. Болье того, разстройства слуховой памяти словъ наиболье часты и лучше всего изучены. Наконецъ, уничтожение словесныхъ слуховыхъ образовъ всегда сопровождается серьезными пораженіями опредъленныхъ извилинъ корковаго слоя: намъ дается, стало быть, неоспоримый примъръ локализаціи, можемъ спросить себя, способенъ ли тельно мозгъ накоплять воспоминанія. Мы должны, стало

быть, показать въ слуховомъ распознаніи словъ: 1 автоматическій чувственно-двигательный процессъ; 2 активную, такъ сказать, эксцентрическую проекцію воспоминаній-образовъ.

1. Я слушаю какъ два человъка разговариваютъ на неизвъстномъ языкъ. Довольно ли этого, чтобъ я ихъ понималъ? Колебанія до меня доходяшія тъ же, что дъйствують и на ихъ ухо. Между тъмъ, я воспринимаю только смутный шумъ, гдъ всъ звуки сходны. Я ничего не различаю и не могъ бы ничего повторить. Наоборотъ, въ той же звуковой массъ оба собесъдника отличаютъ согласныя, гласныя и слога, которые между собою не сходны, наконецъ отдъльныя слова. Въ чемъ разница между ними и мною?

Вопросъ въ томъ, чтобы понять, какъ знаніе языка, которое есть не что иное какъ воспоминаніе, можетъ измѣнить содержаніе наличнаго воспріятія и заставить однихъ дъйствительно слышать то, чего другіе не слышать тъхъ же физическихъ условіяхъ. Предполагаютъ, правда, что слуховыя воспоминанія словъ, накопленныя въ памяти, отвѣчаютъ здѣсь на призывъ звуковыхъ впечатлѣній и усиливаютъ ихъ вліяніе. Но если разговоръ, мною слышанный, для меня простой шумъ, можно предполагать звукъ усиленнымъ во сколько угодно разъ, шумъ, сдѣлавшись громче, не станетъ яснъе. Чтобы воспоминание слова могло быть вызвано услышаннымъ словомъ, надобно по крайней мъръ чтобы ухо слышало слово. Какъ воспринятые звуки достигнутъ памяти, какъ выберутъ они въ запасъ слуховыхъ образовъ тѣ, которые должны наложиться на нихъ, если они не были раздълены, различены, наконецъ восприняты какъ слога и какъ слова?

Это затрудненіе, повидимому, не достаточно поражало теоретиковъ сенсоріальной афазіи. Въ самомъ дѣлѣ, при словесной глухотѣ больной относительно своего языка находится въ томъ же положеніи, въ которомъ мы находимся,

слушая, какъ говорять на неизвъстномъ языкъ. Обыкновенно, онъ сохраняетъ слухъ, но онъ не понимаетъ произносимыхъ словъ и часто даже не можетъ ихъ различить. Для объясненія этого состоянія, считають достаточнымь указать, что слуховыя воспоминанія словъ разрушены въ корковомъ слов, или что пораженія то корковыя, то подкорковыя препятствують слуховому воспоминанію вызвать идею, или воспріятія соединиться съ воспоминаніемъ. Но по крайней мъръ для послъдняго случая психологическій вопросъ остается во всей силь: какой сознательный процессъ уничтожается этимъ пораженіемъ? Посредствомъ чего совершается вообще различение словъ и слоговъ, данныхъ уху сперва въ видъ звуковой непрерывности? Имъй мы дъйствительно дѣло только со слуховыми впечатлѣніями съ одной стороны, и со слуховыми воспоминаніями съ другой, трудность вопроса была бы непреодолима. Но дъло представляется иначе, если слуховыя впечатлънія организують зарождающіяся движенія, способныя скандировать слушаемую фразу и отмфчать главныя членораздфльности. Эти автоматическія движенія, внутренно сопровождающія звуки, сперва смутные и плохо координированные, повторяясь выдалялись бы все болье и болье; въ конць концовъ они вырисовали бы упрощенную фигуру, гдф слушающее лицо нашло бы въ основныхъ чертахъ и главныхъ направленіяхъ, движенія говорящаго лица. Такимъ образомъ, въ нашемъ сознаніи развертывалось бы въ видъ зарождающихся мышечныхъ ощущеній то, что мы назовемъ двигательной схемой слышанной рѣчи. Приспособление своего уха къ элементамъ новаго языка заключается не въ томъ, чтобы измънить сырой звукъ, и не въ томъ, чтобъ присоединить къ нему воспоминаніе, а въ томъ, чтобъ координировать двигательныя усилія мускуловъ голоса съ впечатлѣніями уха, усовершенствовать сопровождающія звукъ движенія.

Чтобы научиться физическому упражненію, мы начинаемъ съ подражанія движенію въ его цаломъ, какъ намъ его показываетъ глазъ, такъ, какъ оно намъ представилось. Воспріятіе наше было неопредъленно: неопредъленно будетъ и движение пытающееся его повторить. Но тогда какъ наше зрительное воспріятіе давало намъ непрерывное цълое, -- движеніе, которымъ мы стараемся воспроизвести его образъ, состоитъ изъ множества мышечныхъ сокращеній и напряженій; и само сознаніе его заключаетъ въ себъ множественныя ощущенія, происходящія отъ разнообразныхъ дъйствій въ сочлененіяхъ. Неопредъленное движеніе, подражающее образу, есть уже, стало быть, его виртуальное разложение: оно, такъ сказать, несетъ въ себъ возможность самоанализа. Совершенствованіе отъ повторенія и упражненія будетъ состоять просто въ освобожденіи того, что было сперва запутано, въ томъ, чтобъ придать каждому изъ элементарныхъ движеній автономію,условіе его точности, -- сохраняя его солидарность съ другими движеніями, безъ чего оно было бы безполезно. Справедливо говорять, что привычка пріобрѣтается повтореніемъ усилія: но къ чему служило бы повторное усиліе, если бы оно производило всегда одно и то же? Настоящая цъль повторенія сперва разложить, затъмъ возсое динить и такимъ путемъ обращаться къ разуму тъла. При каждой новой попыткъ оно выявляетъ скрытыя движенія; оно каждый разъ призываетъ вниманіе тъла къ новой подробности, имъ еще не замъченной; оно заставляетъ его рази классифицировать: оно подчеркиваетъ существенное; въ цѣломъ движенія оно послѣдовательно открываетъ линіи, опредъляющія его внутреннее строеніе. Въ этомъ смыслѣ движеніе заучено, какъ только тѣло его поняло.

Такимъ образомъ, двигательный акомпаниментъ слы-

шимой рфчи можетъ прерывать непрерывность звуковой массы. Остается опредълить въ чемъ онъ заключается Есть ли это сама рѣчь внутренно воспроизведенная? Но въ такомъ случат ребенокъ могъ бы повторить вст слова, различаемыя его ухомъ; и намъ самимъ стоило бы лишь понимать иностранный языкъ, чтобы говорить на немъ съ совершенно правильнымъ акцентомъ. Вещи совершаются далеко не такъ просто. Я могу схватить мелодію, следовать за ея рисункомъ, даже запечатлъть ее въ памяти и не быть въ состояніи ее спъть. Я легко различаю особенности произношенія и интонаціи англичанина, говорящаго по нѣмецки--стало быть внутренно я его поправляю. Изъ этого не слѣдуетъ, что я придамъ вѣрное произношеніе и интонацію этой нъмецкой фразъ, если самъ ее скажу. Клиническіе факты подтверждають, въ этомъ случав, повседневное наблюденіе. Можно слъдить за ръчью и понимать ее, сдълавшись неспособнымъ говорить. Двигательная афазія не влечетъ за собою словесной глухоты.

Дѣло въ томъ, что схема, при помощи которой мы скандируемъ слышимую рѣчь, отмѣчаетъ только ея выдающіеся контуры. Для рѣчи это то же, что набросокъ для законченной картины. Понять трудное движеніе и быть въ состояніи его выполнить,—это двѣ разныя вещи. Чтобъ понять, достаточно уловить основное ровно настолько, чтобъ отличить его отъ другихъ возможныхъ движеній. Но чтобы умѣть его выполнить, надобно кромѣ того заставить свое тѣло его понять. А логика тѣла не признаетъ намековъ. Она требуетъ, чтобы всѣ составныя части даннаго движенія были показаны одно за другимъ и затѣмъ соединены вмѣстѣ. Здѣсь требуется полный анализъ, въ которомъ не допускается пропуска ни одной подробности, а затѣмъ дѣйствительный синтезъ, гдѣ нѣтъ сокращеній. Схема воображенія, составленная изъ нѣсколькихъ

зарождающихся мышечныхъ ощущеніи, была простымъ наброскомъ. Мышечныя ощущенія, дѣйствительно и полностью испытанныя, придаютъ ему краску и жизнь.

Остается узнать, какъ такой акомпаниментъ можетъ произойти и всегда ли онъ на самомъ дълъ происходитъ. Извастно, что произношение слова вслухъ требуетъ одновременнаго вмъшательства языка и губъ для членораздъльности, гортани для тона и, наконецъ, грудныхъ мышцъ для образованія тока выдыхаемаго воздуха. Каждому произнесенному слогу соотвътствуетъ, стало быть, дъйствіе совокупности механизмовъ, находящихся въ спинного и продолговатаго мозга. Эти механизмы соединены съ высшими центрами корковаго слоя продолженіями осевыхъ цилиндровъ пирамидальныхъ клѣтокъ психо-моторной области; волевой импульсъ идетъ по этимъ путямъ. Такимъ образомъ, когда мы хотимъ выговорить тотъ или иной звукъ, мы передаемъ приказы дъйствовать тому или другому изъ этихъ двигательныхъ механизмовъ. Но если эти готовые механизмы, отвъчающіе различнымъ возможнымъ женіямъ членораздъльности и тона, связаны съ причинами, -- каковы бы онъ ни были, -- ихъ производящими въ волевой ръчи, то съ другой стороны существуютъ факты несомнънно доказывающие связь этихъ же механизмовъ со слуховымъ воспріятіемъ словъ. Среди многочисленныхъ формъ афазіи, описанныхъ клиницистами, есть двъ формы (4-я и 6-я форма Lichtheim'a) которыя, повидимому, предполагаютъ такое соотношение. Такъ въ одномъ случаъ Lichtheim'a, больной всладствій паденія утратиль память членораздъльности словъ, и слъдовательно, способность говорить самопроизвольно, -- но онъ чрезвычайно точно повторялъ, что ему говорили 1). Съ другой стороны, въ слу-

<sup>1)</sup> Lichtheim, On Aphasia (Brain, sub. 1885, crp. 447).

чаяхъ, гдъ самопроизвольная ръчь не повреждена, но гдъ есть абсолютная словесная глухота, и больной не понима-«етъ ничего, что ему говорятъ, способность повторять чужую ръчь все же можетъ быть сохранена всецъло. 1) Можно-ли сказать съ Bastian'омъ, что явленія эти свидътельствуютъ просто о лѣности членораздѣльной или слуховой памяти словъ, при чемъ звуковыя впечатлѣнія служатъ только для пробужденія памяти отъ оцъпеньнія? 2) Эта гипотеза, о ксторой мы будемъ говорить въ свое время, не объясняетъ на нашъ взглядъ интересныхъ явленій эхолаліи, давно указанныхъ Romberg'oмъ, 3) Voisin'oмъ, 4) Winslow 5) и которыя Kussmaul назвалъ, конечно нѣсколько преувеличенно, звуковыми рефлексами. 6) Въ этихъ случаяхъ паціентъ повторяетъ машинально, и можетъ быть безсознательно, слышанныя слова, какъ будто слуховыя ощущенія сами собою превращаются въ движенія членораздъльной ръчи. Исходя изъ этого, нъкоторые изслъдователи предположили особый механизмъ соединяющій звуковой центръ словъ съ центромъ членораздъльной ръчи. 1) Правда, повидимому, находится между этими двумя гипотезами: въ явленіяхъ

¹) Ibid., crp. 454.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bastian, On different Kinds of Aphasia (British Medical jourpal, окт. и нояб. 1887, стр. 935).

<sup>3)</sup> Romberg, Lehrbuch der Nervenkrankheiten, 1853, t. II.

<sup>4)</sup> Цитировано Bateman'омъ, On Aphasia, London, 1890, стр. 79.—См. Marcé, Mémoire sur quelques observations de physiologie pathologique (Mém. de la Soc. de Biologie, 2-е série, t. III, стр. 102).

<sup>5)</sup> Winslow, On obscure diseases of the Brain London, 1861, crp. 505.

<sup>6)</sup> Kussmaul; Les troubles de la parole, Paris, 1884, стр. 69 и слъд.

этихъ есть нѣчто большее чѣмъ только механическіе акты, но меньше чѣмъ призывъ къ волевой памяти; они свидѣтельствуютъ о стремленіи словесно-слуховыхъ впечатлѣній продолжаться въ движенія членораздѣльности, стремленіе, которое, конечно, не ускользаетъ отъ привычнаго контроля нашей воли, которое, можетъ быть, предполагаетъ и зачаточное различеніе и сказывается въ нормальномъ состояніи внутреннимъ повтореніемъ выдающихся чертъ слышимой рѣчи. Но именно такова наша двигательная схема.

Углубляя эту гипотезу, въней можно найти то психологическое объяснение нѣкоторыхъ формъ словесной глухоты, о которомъ мы говорили. Извѣстны случаи словесной глухоты съ полнымъ сохранениемъ звуковыхъ воспоминаній. Больной цѣликомъ сохранилъ слуховую память
словъ и слухъ; между тѣмъ онъ не узнаетъ ни одного слова;
которое при немъ произносится. 2) Здѣсь предполагаютъ
подкорковое поражение, которое мѣшаетъ звуковымъ впечатлѣніямъ находить словеснослуховые образы въ центрахъ
корковаго слоя, гдѣ они отложились. Но прежде всего вопросъ именно въ томъ, можетъ ли мозгъ накоплять образы,
затѣмъ, еслибы даже поражение проводящихъ путей воспріятія и было констатировано, это не избавляло бы насъ
отъ необходимости искать психологическое объяснение яв-

<sup>1)</sup> Arnaud, Contribution a l'étude clinique de la, sur dité verbale (Arch. de Neurologie. 1886, ctp. 192).—Spaner, Ueber Asymbolie (Arch. f. Psychiatrie. t. VI, ctp. 507 m 524).

<sup>2)</sup> См. въ особенности: P. Sérieux, Sur un cas de surdité erb ale pure (Revue de Médecine, 1893, стр. 733 и слъд.); Lichtheim, цитир. статья, стр. 461; и Arnaud, Contribution à l'e'tude de la Surdité Verbale (2-я статья), Arch. de Neurologie 1886 стр. 366.

ленію. Въ самомъ дѣлѣ, ссгласно гипотезѣ, слуховыя воспоминанія могутъ быть призваны къ сознанію; согласно гипотезъ слуховыя впечатлънія доходять до сознанія: стало быть въ самомъ сознаніи долженъ быть пробѣлъ, разрывъ, чтото такое что препятствуетъ сліянію воспріятія и воспоминанія. Между тъмъ все уясняется, если вспомнить что слуховое воспріятіе въ его первобытномъ состояніи есть воспріятіе непрерывнаго звука, и что установленныя привычкой чувственно-двигательныя соединенія должны при нормальныхъ условіяхъ разлагать его; пораженіе этихъ сознательныхъ механизмовъ, препятствуя разложенію, сразу остановило бы порывъ воспоминаній, стремящихся приложиться къ соотвътственнымъ воспріятіямъ. Стало быть, возможно, что поражение затрагиваетъ эту "двигательную схему". Стоитъ пересмотръть случаи, -- довольно впрочемъ рѣдкіе, — словесной глухоты съ сохраненіемъ звуковыхъ воспоминаній, чтобы отмѣтить нѣкоторыя, весьма характерныя въ этомъ отношеніи, подробности. Adler указываетъ на тотъ замъчательный фактъ, что при словесной глухотъ больные болье не реагирують даже на сильные шумы, сохраняя, въ то же время, очень большую тонкость слуха  $^{1}$ ). Другими словами, звукъ не находитъ больше у нихъ своего моторнаго эхо. Одинъ паціентъ Шарко, страдавшій временно словесной глухотой, разсказываетъ, что онъ хорошо слыщаль бой своихъ часовъ, но не могъ сосчитать ударовъ.  $^2$ ) Онъ, вѣроятно, не могъ ихъ раздѣлять и различать. Другой больной заявляеть, что онь слышить разговорь

<sup>&#</sup>x27;) Adler, Beitrag zur Kenntniss der seltneren Formen von sensorischer Aphasie (Neurol. Centralblatt, 1891, стр. 296 и 297.)

<sup>2)</sup> Bernard, De l'Aphasie, Paris, 1889, crp. 143.

но какъ смутный шумъ. 1) Наконецъ субъектъ, потерявшій способность понимать разговорную рѣчь, снова получаетъ эту способность, когда ему много разъ повторяютъ слово, особенно если его скандируютъ слогъ за слогомъ ) Послѣдній фактъ, констатированный во многихъ ясныхъ случаяхъсловесной глухоты съ сохраненіемъ звуковыхъ воспоминаній, особенно знаменателенъ.

Striecker<sup>3</sup>) ошибался думая, что слышанная рѣчь полностью повторяется внутри. Это опровергается уже тамъ простымъ фактомъ, что неизвъстно ни одного случая моторной афазіи, который вызваль бы словесную глухоту. Но всѣ факты говорятъ въ пользу существованія двигательнаго стремленія расчленять звуки, установлять ихъ схему. Эта автоматическая тенденція не лишена-какъ мы уже сказали-нъкотораго зачатка умственной работы: иначе какъ могли бы мы отождествлять между собой, и слѣдовательно сравнивать при помощи одной схемы, одинаковыя слова, сказанныя въ разныхъ тонахъ и голосами различнаго тембра. Эти внутреннія движенія повторенія и распознаванія суть какъ бы прелюдія къ волевому вниманію. Они обозначаютъ границу между волей и автоматизмомъ. Ими приготовляются и опредъляются, какъ мы уже отчасти указывали, явленія характерныя для умственнаго распознанія. Но что такое это полное распознаваніе дошедшее до полнаго сознанія самого себя?

<sup>1)</sup> Balet. Le langage intérieur, Paris, 1888 г. стр. 85.. (изд. Félix Alcan)

<sup>2)</sup> См. три случая приводимые Arnaud въ Archives de Neurologie, 1866 стр. 366 ислъд. (Contribution clinique à l'étude de la surdité verbale 2-я статья)—См. случай Schmidt'a, Gehörs-und Sprachstörung in Folge von Apoplexie (Allg. Zeitschr. f. Psychiatrie, 1871, t. XXVII, стр. 304.

<sup>3)</sup> Stricker, Du langage et de la musique, Paris, 1885.

2 Мы приступаемъ ко второй части этого изслѣдованія: отъ движеній мы переходимъ къ воспоминаніямъ. Внимательное распознаніе, сказали мы, это — настоящая ц в пь, гдъ внъшній предметъ обнаруживаетъ намъ все болье и болье глубокія части самого себя, по мьрь того какъ память наша, симметрично расположенная, приходитъ въ высшее напряженіе, чтобы отражать на него свои поминанія. Въ частномъ случав, насъ занимающемъ, предметъ, это — собесъдникъ, идеи котораго распускаются у него въ сознаніи въ слуховыя представленія, чтобъ потомъ матеріализоваться въ произнесенныхъ словахъ. Если мы правы, то слушатель долженъ сразу помѣститься среди соотвътственныхъ идей, чтобы развить ихъ въ слуховыя представленія, которыя покроютъ воспринятые, такъ сказать, въ сыромъ видъ звуки, слагаясь въ двигательную схему. Слъдить за вычисленіемъ значитъ самому его продълывать. Понимать чужую ръчь тоже значитъ осмысленно, то есть исходя изъ идей, возстансвить непрерывность звуковъ, которые слышитъ ухо. И вообще можно сказать, что обращать вниманіе, осмысленно узнавать, объяснять-все это входитъ въ одинъ и тотъ же актъ, которымъ духъ, установивъ свой уровень, выбравъ въ самомъ себъ, по отношенію къ воспріятіямъ въ первоначальномъ ихъ видъ, симметрическую точку ихъ ближайшей причины, допускаетъ къ этимъ воспріятіямъ воспоминанія, которыя ихъ покроютъ.

Но обычно на дѣло смотрятъ иначе. Мы привыкли къ ассоціаціонизму и вслѣдствіе этого мы представляемъ себѣ, что звуки по сосѣдству вызываютъ слуховыя воспоминанія, а слуховыя воспоминанія — идеи. На ряду съ этимъ, мозговыя пораженія какъ будто влекутъ за собою исчезновеніе воспоминаній: въ частности, въ случаѣ насъ интересующемъ, можно сослаться на характерныя пораже-

нія при словесной глухотъ. Такимъ образомъ психологическое наблюденіе согласуется, повидимому, съ клиническими фактами; и можно принять существованіе въ корковомъ слоѣ дремлющихъ слуховыхъ представленій, въ формь напр. физико-химическихъ измѣненій клѣтокъ: ихъ пробуждаетъ пришедшій извнѣ импульсъ, и они вызываютъ идеи внутри-мозговымъ процессомъ, а можетъ быть черезкорковыми движеніями, идущими навстрѣчу дополнительнымъ представленіямъ.

Надъ странными выводами гипотезы такого рода стоитъ призадуматься. Слуховой образъ слова не есть предметъ съ совершенно установившимися очертаніями, потому что одно и тоже слово, произнесенное разными голосами, или тъмъ же голосомъ на различныхъ высотахъ, даетъ различные звуки. Стало быть будетъ столько слуховыхъ воспоминаній одного слова, сколько есть высотъ звука и тембровъ голоса. Собраны-ли всъ эти образы въ если мозгъ выбираетъ, то какому изъ нихъ онъ отдаетъ предпочтение? Предположимъ однако, что онъ имфетъ основаніе выбрать одинъ изъ нихъ; какимъ образомъ самое слово, сказанное другимъ лицомъ, соединится воспоминаніемъ, отъ котораго оно отличается? Замътимъ, что воспоминаніе это, по гипотезь, вещь инертная и пассивная, слъдовательно, не способная схватывать подъ внъшнимъ различіемъ внутреннее подобіе. О слуховомъ образъ слова говорятъ какъ о сущности или родъ: безъ сомнънія, этотъ родъ существуетъ для дъятельной памяти схематизирующей сходство сложныхъ звуковъ, но мозга, который только записываетъ и не можетъ ничего иного записать, кромъ матеріальности воспринятыхъ звуковъ, будутъ тысячи отдъльныхъ образовъ одного слова,--сказанное нсвымъ голосомъ, оно даетъ новый образъ, который просто на просто присоединится къ другимъ.

Но вотъ еще затруднение. Слово становится для насъ индивидуальнымъ только съ того дня, когда наши учителя научаютъ насъ его абстрагировать. Мы научаемся сначала произносить не слова, а фразы. Слово всегда сцѣпляется съ другими словами, его сопровождающими, и смотря по формъ и движенію фразы, необходимой частью которой оно является, оно принимаетъ различные аспекты, -- такъ каждая нота мелодіи смутно отражаетъ въ себъ всю мелодію. Допустимъ, что существуютъ образцы слуховыхъ воспоминаній, заложенные въ особыхъ внутри мозговыхъ приспособленіяхъ и дожидающіеся слуховыхъ впечатлѣній: эти внечатльнія пройдуть, но не будуть узнаны. Въ самомъ дълъ, гдъ общая мъра, гдъ точка соприкосновенія между сухимъ инертнымъ, разобщеннымъ образомъ и живой дъйствительностью слова органически связаннаго съ фразой? Я прекрасно понимаю то начало автоматического распознанія, которое состояло бы, какъ сказано, въ подчеркиваніи главныхъ членовъ фразы, въ усвоеніи ея движенія. Но если не предположить, что всь люди говорять тожи произносять одинаковымъ тодественными голосами номъ стереотипныя фразы, то непонятно, какъ слышанныя слова соединятся съ своими образами въ корковомъ слов.

Къ тому же, если дъйствительно есть воспоминанія, отложенныя въ кльточкахъ мозговой коры, при сенсоріальной афазіи, напримъръ, должна бы получиться непоправимая утрата нъкоторыхъ опредъленныхъ словъ, при полномъ сохраненіи другихъ. На дълъ это происходитъ иначе. Иногда всъ воспоминанія исчезаютъ цъликомъ, такъ какъ умственный слухъ совершенно уничтоженъ, иногда мы присутствуемъ при общемъ ослабленіи этой функціи; но обыкновенно получается ослабленіе этой функціи, а не уменьшеніе числа воспоминаній. Кажется будто больной не имъетъ болье

силы собрать свои слуховыя воспоминанія, что онъ вертится вокругъ словеснаго образа и не можетъ на немъ остановиться. Для того, чтобы онъ нашелъ слово, часто довольно навести его на настоящій путь, подсказать ему первый слогъ  $^{1}$ ), или просто поощрить его  $^{2}$ ). Эмоція можетъ произвести то же дъйствіе 3). Тъмъ не менье, есть случаи, гдъ, повидимому, опредъленныя группы представленій изгладились изъ памяти. Мы разсмотръли большое число такихъ фактовъ и намъ казалось, что ихъ можнораздълить на двъ совершенно отличныя категоріи. Въ перпотеря воспоминаній обыкновенно внезапна; во второй — она прогрессивна. Въ первой, изъ памяти исчезаютъ случайныя воспоминанія, произвольно и даже капризно выбранныя: накоторыя слова, накоторыя цифры, а часто даже всъ слова выученнаго языка. Во второй, слова исчезаютъ въ строгомъ и грамматическомъ порядкъ, и именно въ порядкъ, указанномъ закономъ Ribot: прежде всего пропадаютъ собственныя имена, потомъ нарицательныя и наконецъ глаголы 4). Таковы внъшнія различія. А теперь мы разберемъ, каково, думается намъ, внутреннее различіе. Мы думаемъ, что при амнезіяхъ перваго рода, почти всегда слъдующихъ за сильнымъ потрясеніемъ, какъ будто уничто-

<sup>&#</sup>x27;) Bernard, op. cit., стр. 172 и 179. См. Babilée, Les troubles de la mémoire dans l'alcoolisme. Paris, 1886 (теза на докт. медицины), стр. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rieger, Beschreibung der Intelligenzstörungen in Folge einer Hirnverletzung, Würzburg, 1889, crp. 35.

<sup>3)</sup> Wernicke, Der aphasische Symptomencomplex, Breslau, 1874, стр. 39.—См. Valentia, Sur un cas d'aphasie d'origine traumatique (Rev. médicale de l'Est, 1880, стр. 171).

<sup>4)</sup> Ribot, Les maladies de la mémoire, Paris, 1881, стр. 131 и слъд.

женныя воспоминанія на самомъ дъль не только присутствують, но и дъйствують. Возьмемь примъръ, который заимствуемъ у Winslow'a 1), примъръ больного, позабывшаго букву Ф, только одну букву Ф, и спросимъ, можно ли отбросить одну опредъленную букву всюду, гдъ она встръчается, слъдовательно отдълить ее отъ произносимыхъ или написанныхъ словъ, съ которыми она слита, если буква эта сначала не была неясно узнана. Въ другомъ случаъ, указанномъ  $\tau$ ѣмъ же авторомъ  $^{2}$ ), паціентъ позабылъ языки, которые изучалъ, и стихотворенія, имъ самимъ написанныя. Когда онъ снова началъ писать, онъ сочинялъ приблизительно тъ же самые стихи. Къ тому же, весьма часто въ этихъ случаяхъ наблюдается полное возстановление исчезнувшихъ воспоминаній. Не желая слишкомъ категорически высказываться по вопросу такого рода, мы все же не можемъ не видъть аналогіи между этими явленіями и раздвоеніями личности, описанными P. Janet 3); нъкоторыя изъ нихъ поразительно похожи на "отрицательныя галлюцинаціи" и на "внушенія съ точкой отправленія", вызываемыя гипнотизерами 4). Совсъмъ не таковы афазіи второго рода, на-

<sup>1)</sup> Winslow, On obscure Diseases of the Brain, London, 1861.

<sup>2)</sup> Winslow, On obscure Diseases of the Brain, London. 1861, crp. 372.

<sup>3)</sup> Pierre Janet, Etat mental des hystériques, Paris, 1894, II, стр. 263 и слъд.—См., того же автора, L'automatisme psychologique, Paris, 1889.

<sup>4)</sup> См. случай Grashey, вновь изслъдованный Sommer омъ, который этотъ послъдній считаетъ необъяснимыми при современномъ состояніи теорій афазіи. Въ этомъ примъръ движенія, выполняемыя субъектомъ, совершенно походили на сигналы, обращенные къ независимой памяти. (Sommer, Zur Psychologie der Sprache, Zeitschr. f. Psychol. u. Physiol. der Sinnesorgane, t. II, 1891, стр. 143 и слъд.—См. сообщеніе Sommer а на конгрессъ нъмецкихъ психіатровъ, Arch. de Neurologie, t. XXIV, 1892).

стоящія афазіи. Онъ зависять, какь мы постараемся показать, отъ прогрессивнаго ослабленія хорошо локализованной функціи, способности актуализировать воспоминаніе словъ. Какъ объяснить, что здъсь амнезія идетъ методически. начинается съ именъ собственныхъ и кончается глаголами? Это было бы невозможно, еслибъ словесные образы дъйствительно отлагались въ кльткахъ корковаго слоя; развъ не странно, что болъзнь всегда поражаетъ клътки въ извъстномъ порядкъ 1)? Но фактъ уясняется, если принять вмъстъ съ нами, что воспоминанія нуждаются для своего осуществленія въ двигательномъ помощникъ, и что для ихъ вызова требуется особый умственный ладъ, въ свою очередь связанный съ извъстнымъ тълеснымъ положеніемъ. Тогда глаголы, выражающіе вообще подражательныя дъйствія, и суть тъ слова, которыя мы можемъ скоръе всего найти тълеснымъ усиліемъ, когда способность ръчи почти совственныя имена, изъ всъхъ словъ наиболъе отдаленныя отъ тъхъ безличныхъ дъйствій, которыя могуть намьчаться нашимь тыломь. угасаютъ прежде всего при ослабленіи способности. Отмѣтимъ тотъ странный фактъ, что афазикъ, совершенно неспособный найти нужное ему существительное, замънитъ его подходящей перифразой, куда войдутъ другія существительныя 2), а иногда и само непокорное существительное: не будучи въ состояніи мыслить точное слово, онъ мыслитъ соотвътствующее дъйствіе, и это положеніе опредъляетъ общее направление движения, изъ котораго выходитъ фраза. Такъ случается, что, помня начальную букву позабытаго имени, мы вспоминаемъ имя, повторно произнося

<sup>1)</sup> Wundt, Psychologie physiologique, t. I, crp. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bernard, De l'Aphasie, Paris, 1889, стр. 171 и 174.

иниціаль 1).—И такъ, въ фактахъ второй группы поражается вся функція цѣликомъ, а въ фактахъ первой группы, забвенье, съ виду болѣе рѣзкое, на самомъ дѣлѣ никогда не оказывается окончательнымъ. Ни въ томъ, ни въ другомъ случаѣ мы не находимъ воспоминаній, локализованныхъ въ опредѣленныхъ клѣткахъ мозгового вещества, которыя уничтожались бы съ разрушеніемъ этихъ клѣтокъ.

Но обратимся къ нашему сознанію. Спросимъ его, что въ насъ происходитъ, когда мы слушаемъ чужую рѣчь съ намѣреніемъ понять ее. Ждемъ ли мы пассивно, чтобы впечатлѣнія искали свои образы? Не чувствуемъ ли мы, скорѣе, что входимъ въ извѣстное настроеніе соотвѣтственно съ собесѣдникомъ, съ языкомъ, на которомъ онъ говоритъ, съ родомъ идей, которыя онъ высказываетъ, и особенно съ общимъ движеніемъ фразы, какъ будто мы начинаемъ съ установленія тона нашей умственной работы? Двигательная схема, подчеркивая его интонаціи, слѣдуя за изгибами его мысли, указываетъ путь нашей мысли. Она пустое вмѣстилище, опредѣляющее своей формой форму, куда устемляется и врывается текущая масса.

Такое объясненіе механизма пониманія будетъ принято не безъ колебанія, вслѣдствіи непреодолимой тенденціи нашей мыслить, во всѣхъ случаяхъ, скорѣе вещи, чѣмъ прогресивности. Мы сказали, что мы исходимъ изъ идеи и развиваемъ ее въ слуховые образы-воспоминанія, способные внѣдриться въ двигательную схему, чтобы покрыть слышанные звуки. Тутъ есть непрерывная прогресивность, по которой тумайность идеи сгущается въ от-

<sup>1)</sup> Graves приводить случай, гдъ больной позабыль всъ существительныя, но помниль ихъ начальныя буквы и при ихъ помощи находиль всъ слова. (Цитирована Bernard'омъ, De l'Aphasie, стр. 179).

дъльные слух овые образы, --еще текучіе, они затвердъютъ наконецъ при слитіи со звуками матеріально воспринятыми. Ни въ одинъ моментъ нельзя сказать съ точностью, что идея или образъ-воспоминание кончается, что образъвоспоминание или ощущение начинается. И гдв въ самомъ дъль демаркаціонная линія между хаосомъзвуковъ воспринятыхъ въ массъ и ясностью влагаемой возстановленными въ памяти слуховыми образами? между разъединенностью самихъ этихъ вспомянутыхъ образовъ и непрерывностью первоначальной идеи, которую они разбиваютъ и преломляютъ въ отдъльныя слова? Но научная мысль, анализируя этотъ непрерывный рядъ измѣненій и уступая непреодолимой потребности въ символическомъ изображеніи, останавливаетъ и уплотняетъ въ законченныхъ вещахъ главные фазисы этой эволюціи. Услышанные звуки она превращаеть въ раздъльныя и полныя слова, затъмъ вспомянутые слуховые образы—въ сущности, независимыя отъ идеи ими развиваемой. Такъ эти три части: голое воспріятіе, слуховой образъ и идея образуютъ раздъльныя цълыя и каждое изъ нихъ будетъ самостоятельно. Придерживаясь чистаго опыта, слъдовало бы исходить изъ идеи, такъ какъ слуховыя воспоминанія обязаны ей своимъ сцапленіемъ, а звуки, въ свою очередь, пополняются только воспоминаніями. А между тъмъ не видятъ препятствія къ тому, чтобъ произвольно дополнять звукъ, такъ же произвольно скрѣплять вмѣстѣ воспоминанія, опрокидывать естественный порядокъ вещей, утверждать, что мы идемъ отъ воспріятій къ воспоминаніямъ и отъ воспоминаній къ идеъ. Тъмъ не менъе, въ той или иной формъ, въ тотъ или иной моментъ, придется возстановить нарушенную неприрывность этихъ трехъ частей. Тогда предположатъ, что онъ, помъщаясь въ отдъльныхъ доляхъ продолговатаго мозга и мозговой коры, находятся между собою въ сообще-

ніи, что воспріятія будять слуховыя воспоминанія, а воспоминанія, въ свою очередь, идеи. Закръпивъ главные фазисы развитія въ независимыя части, само развитіе стремятся выразить матеріяльно линіями сообщенія или движеніями импульса. Но нельзя безнаказанно перевернуть такимъ образомъ истинный порядокъ вещей и ввести въ каждую часть серіи элементы, осуществляющіеся только позднъе. Нельзя безнаказанно также оплотнять въ раздъльныя и независимыя части безпрерывность нераздъльной прогресивности. Этотъ способъ представленія будетъ, быть можетъ, достаточнымъ, пока примънение его строго ограничиваютъ фактами, послужившими ему точкой исхода; съ каждымъ новымъ фактомъ приходится усложнять схему, вводить по пути движенія новыя остановки, при чемъ приставленіемъ этихъ остановокъ одна къ другой никогда не удается построить само движеніе.

Въ этомъ отношеніи нѣтъ ничего поучительнѣе исторіи "схемъ" сенсоріальной афазіи. Въ первомъ періодѣ, работъ Charcot¹, Broadbent'a², Kusmaul'я³, и Lichtheim'a⁴, придерживались гипотезы "центра идеаціи", связаннаго корковыми путями съ различными центрами рѣчи. Но при дальнѣйшемъ анализѣ этотъ центръ идей исчезъ довольно быстро. Въ самомъ дѣлѣ, въ то время какъ физіологія мозга все успѣшнѣе локализировала ощущенія и движенія—но никогда не локализировала идей — многообразіе сенсоріаль-

<sup>1)</sup> Bernard, De l'Aphasie, crp. 37.

<sup>2)</sup> Broadbent, A case of pecular affection of speech (Brain, 1879, crp. 499).

<sup>8)</sup> Kussmaul, Ses troubles de la parole, Paris, 1884, crp. 234.

<sup>4)</sup> Sichtheim, On Aphasia (Brain, 1885). Надо замътить, что Wernicke, который первый систематически изучиль сенсаріальную афазію, обходился безъ центровъ концентовъ (Deraphacische Symptomencomplet, Breslau, 1874).

ныхъ афазій принуждало клиницистовъ расчленять центръ интеллектуальности на все большее число центровъ, на центры представленій зрительныхъ, осязательныхъ, слуховыхъ и проч., и даже приходилось иногда раздълять на два различные пути — на восходящій и нисходящій — путь. якобы соединяющій ихъ попарно <sup>1</sup>). Такова была характерная черта схемъ слъдующаго періода Wysman'a 2) Moeli 3), Freud'a 4) и друг. Теорія осложнялась все болье, но не могла охватить сложности дъйствительности. Далъе, по мъръ того какъ схемы усложнялись, онъ изображали и заставляли предпологать возможность иныхъ пораженій, хотя конечно и болъе разнообразныхъ, но зато болъе спеціальныхъ и простыхъ, такъ какъ усложненіе схемы именно зависъло отъ диссоціаціи центровъ, сперва соединенныхъ въ одинъ центръ. Но опытъ здесь далеко не подтверждалъ теоріи, ибо онъ почти всегда показывалъ, что многіе изъ этихъ простыхъ психологическихъ пораженій, которыя теорія отдъляла одно отъ другого, почти всегда частично и разнообразно соединены вмъстъ. Такъ сложность теорій афазіи сама себя разрушала; удивительно ли, что совре-

<sup>1)</sup> Bastian, On different kinds of Aphasia (British Medical Journal, 1887).—См. объяснение (указанное лишь какъ возможное) оптической афазіи Bernheim'омъ: De la cécité psychique des choses (Revue de Médecine, 1885).

<sup>2)</sup> Wysman, Aphasie und verwandte Zustände (Deutsches Archiv für Klinische Medecin, 1890).— Мадпап выступиль уже на этоть путь, о чемъ свидътельствуеть схема Скворцова, De la cécité des mots (Диссертація, 1881).

<sup>3)</sup> Moeli, Ueber Aphasie bei Warnehmung der Gegenstände durch das Gesicht (Berl. Klinische Wochenschrift, 28 anp. 1890).

<sup>4)</sup> Freud, Zur Auffassung der Aphasien, Leipsig, 1891.

менная патологія, относясь все скептичнѣе къ схемамъ, вернулась къ простому описанію фактовъ? 1).

Могло-ли быть иначе? Слушая нѣкоторыхъ теоретиковъ сенсоріальной афазіи можно подумать, что они никогда не вглядывались въ построеніе фразы. Они разсуждаютъ какъ будто фраза состоитъ изъ существительныхъ, вызывающихъ образы вещей. Куда дъваются тъ ръчи, которыя служатъ для установленія между образами стношеній и оттѣнковъ всякаго рода? Скажутъ ли, что каждое изъ этихъ словъ само по себъ выражаетъ и вызываетъ матеріальный образъ, болъе смутный, безъ сомнънія, но опредъленный? Пусть подумають о множествь различныхъ отношеній, которыя выражаются однимъ и тѣмъ же словомъ, смотря по занимаемому имъ мъсту и потому, какія части оно соединяетъ! Скажете ли вы, что это тонкости уже очень усовершенствованнаго языка и что моженъ языкъ изъ конкретныхъ именъ, предназначенныхъ вызывать образы вещей? Это я готовъ признать; но чъмъ примитивнъе языкъ, на которомъ вы будете со мною говорить, и чамъ менве въ немъ терминовъ, выражающихъ отношенія, тъмъ большее мъсто вы должны ствести дъятельности моего ума, потому что вы заставляете его возстановить отношенія, которыхъ вы не выражаете: это значитъ, вы все болъе будете отступать отъ гипотезы, по которой всякій словесный образъ идетъ къ своей идеъ. По настоящему здъсь всегда вопросъ только въ степени: грубый, или утонченный языкъ всегда подразумъваетъ болье, чымы можеты выразить. По существу прерывная, такъ какъ она идетъ поставленными рядомъ словами,-ръчь только болье или менье отмъчаетъ главные пере-

¹) Sommer, сообщение на конгрессъ психіатровъ. (Arch. de Neurologie, t. XXIV, 1892).

ходы мысли. Вотъ почему я пойму вашу рѣчь, если буду исходить изъ мысли аналогичной вашей, и буду слѣдить, за всѣми ея изгибами, при помощи словесныхъ образовъ, предназначенныхъ, подобно придорожнымъ столбамъ, указывать мнѣ путь. Но я никогда не пойму ее, исходя изъ самихъ словесныхъ образовъ, потому что между двумя послѣдовательными словесными образами есть промежутокъ, который не можетъ быть заполненъ никакими конкретными представленіями. Образы всегда останутся только вещами, а мысль есть движеніе.

Стало быть, напрасно разсматривають образы-воспоминанія и идеи какъ вещи готовыя, которымъ затѣмъ отводять мѣсто въ проблематическихъ центрахъ. Можно сколько угодно замаскировывать гипотезу языкомъ анатоміи и физіологіи, она все же останется простымъ примѣненіемъ теоріи ассоціаціи идей къ объясненію жизни духа; за нее только постоянная тенденція дискурсивнаго ума раздѣлять всякую эволюцію на фазисы и уплотнять затѣмъ эти фазисы въ вещи; и такъ какъ она родилась à priori, изъ своего рода метафизическаго предразсудка, то она не въ состояніи ни слѣдовать за движеніемъ сознанія, ни упрощать объясненіе фактовъ.

Но мы должны прослѣдить эту иллюзію до точки, гдѣ она впадаетъ въ очевидное противорѣчіе. Идеи, сказали мы, чистыя воспоминанія, призванныя изъ глубинъ памяти, развиваются въ образы-воспоминанія, все болѣе и болѣе способные внѣдриться въ двигательную схему. По мѣрѣ того какъ воспоминанія эти принимаютъ форму представленія болѣе полнаго, конкретнаго и сознательнаго, они стремятся слиться съ воспріятіемъ, ихъ притягивающимъ, или въ рамки котораго они входятъ. Стало быть, въ мозгу нѣтъ, и не можетъ быть, области, гдѣ воспоминанія застываютъ и накопляются. Такъ называемое разрушеніе

воспоминаній мозговыми пораженіями есть только перерывъ непрестаннаго хода, которымъ осуществляется воспоминаніе. Слѣдовательно, если непремѣнно хотятъ локализовать, напримѣръ, слуховыя воспоминанія словъ въ опредѣленной точкѣ мозга, то будутъ вынуждены, по равно цѣннымъ соображеніямъ, или отличать этотъ воображательный центръ отъ воспринимающаго центра, или сливать эти два центра въ одинъ. Именно это и провѣряется опытомъ.

странное противоръчіе, къ которому эта Отмѣтимъ теорія приводится съ одной стороны психологическимъ анализомъ, съ другой стороны патологическими фактами. Съ одной стороны оказывается, что осуществившееся воспріятіе можетъ оставаться въ мозгу въ видъ сохраненнаго воспоминанія, только какъ особое, пріобрѣтенное расположение самихъ элементовъ, запечатлѣнныхъ воспріятіемъ: какъ же, въ какой именно моментъ, станетъ это воспріятіе искать другіе элементы? На этомъ естественномъ ръшеніи останавливаются Bain 1) и Ribot 2). Но съ другой стороны патологія предупреждаетъ насъ, что совокупность воспоминаній извъстнаго рода можетъ ускользать отъ насъ, въ то время какъ соотвътственная способность воспринимать остается нетронутой. При психической слѣпотъ мы видимъ, при психической глухотъ — слышимъ. Въ частности, что касается до потери слуховыхъ воспоминаній словъ, -- только ею мы и занимаемся, -- извѣстны многочисленные факты, показывающіе, что она обыкновенно связана съ разрушеніемъ первой и второй лѣвыхъ височноклиновидныхъ извилинъ 3), при чемъ неизвъстно

¹) Bain, Les sens et l'intelligence, crp. 304.—Cm. Spencer, Principes de Psychologie, t. I, crp. 483.

<sup>2)</sup> Ribot, Les maladies de la mémoire, Paris, 1881, crp. 10.

<sup>3)</sup> Наиболье четкіе случаи такого рода читатель найдеть въ статьь Shaw, The sensory side of Ahpasia. (Brain

одного случая, чтобы пораженіе это вызвало настоящую глухоту: удалось даже произвести его экспериментально у обезьяны, не вызвавъ ничего иного, кромъ психической глухоты, т. е. неспособности понимать смыслъ звуковъ. которые она продолжаетъ слышать 1). Приходится, стало быть, признать за воспріятіемъ и за воспоминаніемъ отдъльные нервные элементы. Но противъ этой гипотезы говоритъ самое элементарное психологическое наблюденіе, потому что мы знаемъ, что воспоминаніе, становясь болѣе яркимъ и сильнымъ, имъетъ наклонность превращаться въ воспріятіе, хотя нельзя опредълить точно моментъ, когда происходитъ это коренное превращение и когда, слъдовательно, можно было бы сказать, что оно перешло отъ вообразительныхъ нервныхъ элементовъ на элементы чувственные. Такимъ образомъ объ эти противуположныя гипотезы, — первая, отождествляющая элементы воспріятія съ элементами памяти, вторая, ихъ различающая-таковы, что каждая изъ нихъ приводитъ къ другой, и придерживаться нельзя ни той, ни этой.

И развѣ можетъ быть иначе? И въ томъ и въ другомъ случаѣ, разсматриваютъ отдѣльное воспріятіе и воспоминіе-образъ въ статическомъ состояніи, какъ вещи, изъ которыхъ первая уже завершена безъ второй, вмѣсто того чтобы разсматривать динамическій прогрессъ, чрезъ который первая дѣлается второй.

<sup>1893,</sup> стр. 501). Многіе авторы ограничивають характерное для потери слуховыхь словесныхь образовъ поражевіе первой извилиной. См. въ особенности Ballet, Le langage interieurстр. 153.

¹) Luciani, цитир. у J. Soury, Les Fonctions du Cerveau, Paris, 1892, стр. 211.

Въ самомъ дѣлѣ, завершенное воспріятіе опредѣляется и отличается только при своемъ слитіи съ образомъ-воспоминаніемъ, который мы посылаемъ ей на встръчу. Этой цъной получается вниманіе, а безъ вниманія есть только пассивное сопоставленіе ощущеній, сопровождаемыхъ машинальной реакціей. Съ другой стороны, какъ мы покажемъниже, самъ образъ-воспоминаніе, сведенный на состояніе чистаго воспоминанія, остался бы бездъйственнымъ. Будучи виртуальнымъ, воспоминание это можетъ сдълаться актуальнымъ, только когда его притягиваетъ воспріятіе. Безсильное само по себъ, оно заимствуетъ жизнь и силу отъ наличнаго ощущенія, въ которомъ оно матеріализуется. Не значитъ ли это, что воспріятіе вызывается двумя противоположными токами, изъ которыхъ одинъ, центростремительный, исходитъ отъ внъшняго предмета, а другой, центробъжный, имъетъ точкой исхода то, что мы называемъ "чистымъ воспоминаніемъ"? Первый токъ, самъ по себъ, далъ бы только пассивное воспріятіе, съ сопровождающими ее машинальными реакціями. Второй, предоставленный самому себъ, стремится дать актуализированное воспоминаніе, все болъе и болъе актуальное по мъръ усиленія тока. Соединившись, эти два тока образують въ точкъ встръчи ясное и узнанное воспріятіе.

Такъ говоритъ внутреннее наблюденіе. Но мы не можемъ на этомъ остановиться. Очень опасно, конечно, погружаться, безъ достаточнаго знанія, въ область темныхъ вопросовъ мозговыхъ локализацій. Но мы сказали, что отдѣленіе полнаго воспріятія отъ образа-воспоминанія ставитъ клиническое наблюденіе въ конфликтъ съ психологическимъ анализомъ, и что изъ этого вытекаетъ серьезная антиномія для доктрины локализаціи воспоминаній. Намъ надлежитъ разсмотрѣть, что станется съ извѣстными

фактами, если не смотр $\pm$ ть на мозг $\pm$ , как $\pm$  на хранилище воспоминаній  $\pm$ 1).

Примемъ временно, для упрощенія изложенія, что извнѣ приходящія раздраженія вызываютъ въ корковомъ слоѣ или въ другихъ центрахъ элементарныя ощущенія. Но это все же будутъ только элементарныя ощущенія. Между тѣмъ всякое воспріятіе охватываетъ значительное число этихъ ощущеній, сосуществующихъ, расположенныхъ въ опредѣленномъ порядкѣ. Откуда этотъ порядокъ и что опредѣлентъ это сосуществованіе? Въ томъ

<sup>1)</sup> Теорія, нами здісь наміченная, походить съ одной стороны на теорію Wundt'a Укажемъ теперь же на общій между ними пункть и на существенную разницу. Вмъстъ съ Wundt'омъ мы считаемъ, что ясная перцепція предполагаетъ центробъжное дъйствіе, и этимъ мы приходимъ къ предположенію, вмъсть съ нимъ (хотя несколько въ отличномъ отъ него смысле), что такъ называемые вообразительные центры являются скорве центрами группировки чувственныхъ впечатленій. Но тогда какъ по Wundt'y центробъжное дъйствіе состоить въ "аперцептивной стимуляціи", природа которой опредъляется лишь въ общихъ чертахъ и которая, повидимому, соотвътствуетъ тому, что обыкновенно называется сосредоточиваніемъ вчиманія, мы думаемъ, что это центробъжное дъйствіе принимаеть въ каждомъ случав особую форму, и именно форму "виртуальнаго предмета", который постепенно стремится актуализироваться. Отсюда важное различіе въ пониманіи роли центровъ. Wundt приходить къ принятію: 1) общаго органа аперцепціи, занимающаго лобную долю, 2) особыхъ центровъ, которые, будучи, безъ сомивнія, неспособными накоплять образы, сохраняють все же стремленіе или расположеніе къ ихъ воспроизведенію. Мы утверждаемъ, наоборотъ, что въ мозговомъ веществъ ничего не можетъ оставаться отъ образа и что не можетъ существовать центра аперцепціи, но что въ этомъ веществі просто есть органы виртуальной перцепціи, на которые вліяеть напряженіе воспоминанія, какъ на периферіи есть органы дійствительной перцепціи. на которые вліяеть дъйствіе предмета. (См. Psychologie physiologique, t. I, crp. 242-252).

случав, когда матеріальный предметь на лицо, отвъть не подлежитъ сомнънію: порядокъ и сосуществованіе зависять оть органа чувствь, получившаго впечатльніе оть внашняго предмета. Органъ этотъ приспособленъ къ тому, чтобы множественность одновременныхъ раздраженій производила на него впечатлѣніе извѣстнымъ образомъ и въ извъстномъ порядкъ, распредъляясь заразъ на избранныхъ частяхъ его поверхности. Это, стало быть, огромная клавіатура, на которой внѣшній предметъ выполняетъ сразу свой аккордъ въ тысячу нотъ, вызывая въ опредъленномъ порядкъ и въ одинъ мигъ огромное множество элементарныхъ ощущеній, соотвътствующихъ всьмъ заинтересованнымъ точкамъ чувственнаго центра. Уничтожьте теперь внъшній предметъ, или органъ чувствъ, или и то и другое; тѣ же элементарныя ощущенія могутъ быть возбуждены, потому что тъ же струны остались и готовы звучать точно такъ же, но гдф клавіатура, позволяющая ударить по тысячамъ клавишъ сразу и соединить столько же простыхъ нотъ въ одинъ аккордъ? По нашему мнѣнію, "область образовъ", если она существуетъ, только и можетъ быть такой клавіатурой. Конечно, было бы вполнъ мыслимо, что чисто психическая причина прямо приводитъ въ дъйствіе всъ заинтересованныя струны. Но въ случав умственнаго слушанія единственно насъ интересующаго -- локализація функціи, повидимому, достовърна, потомучто опредъленное поражение височной доли ее уничтожаетъ; съ другой стороны, мы изложили соображенія, по которымъ мы не можемъ допустить, ни даже представить себъ, осадковъ образовъ, отложенныхъ въ какой-либо области мозгового вещества. Единственная гипотеза остается, стало быть, допустимой, что область эта занимаетъ, по отношенію къ центру самого слуха, мѣсто, симметричное органу чувствъ, которымъ въ данномъ случаѣ является ухо: это будетъ умственное ухо.

Тогда указанное противоръчіе разсъивается. Съ одной стороны, становится понятнымъ, что вспомянутый слуховой образъ приводитъ въ движеніе тѣ-же нервные элементы, что и первоначальное воспріятіе, и что воспоминаніе постепенно превращается въ воспріятіе. Съ другой стороны понятно также, что способность вспоминать сложные звуки, каковы слова, можетъ относиться къ другимъ частямъ нервнаго вещества, чѣмъ способность ихъ воспринимать: вотъ почему при психической глухотъ дъйствительный слухъ переживаетъ слухъ умственный. Струны еще цѣлы и, подъ вліяніемъ внѣшнихъ звуковъ, онѣ еще дрожатъ, но нѣтъ внутренней клавіатуры.

Другими словами, наконецъ, центры, гдъ рождаются элементарныя ощущенія, могуть быть приведены въ дѣйствіе какъ бы съ двухъ разныхъ сторонъ, спереди и сзади. Спереди они получаютъ впечатлѣніе отъ органовъ чувствъ, слъдовательно отъ реальнаго предмета; сзади они подвержены, чрезъ рядъ посредствующихъ вліяній, вліянію виртуальнаго предмета. Центры образовъ, если они существуютъ, могутъ быть, по отношенію къ чувственнымъ центрамъ, только органами, симетричными органамъ чувствъ. Они настолько же не вмфстилища чистыхъ воспоминаній т. е. виртуальныхъ предметовъ, наорганы чувствъ не вмѣстилища сколько реальныхъ.

Прибавимъ, что это только безконечно сокращенный переводъ того, что можетъ совершаться въ дѣйствительности. Различныя сенсоріальныя афазіи показываютъ, что вызовъ слухового образа актъ не простой. Между намѣреніемъ, тѣмъ, что мы называемъ чистымъ воспоминаніемъ, и слуховымъ образомъ-воспоминаніемъ въ собственномъ смыслѣ чаще всего вдвигаются промежуточныя воспоминанія, которыя должны сперва осуществиться въ образахъ-

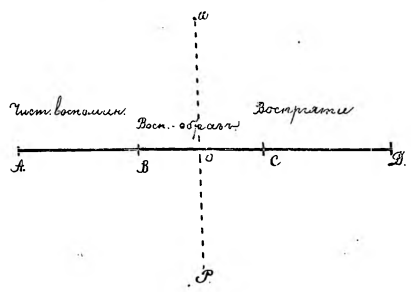
воспоминаніяхъ въ болье или менье отдаленныхъ центрахъ. Только тогда, лишь постепенно, идея воплощается въ особый образъ, въ образъ словесный. Этимъ самымъ умственный слухъ можетъ быть подчиненъ цълостности различныхъ центровъ и путей къ нимъ ведущихъ. Но осложненія эти ничего не изміняють въ корні вещей. Каково бы ни было число и природа промежуточныхъ членовъ, мы идемъ не отъ воспріятія къ идеѣ, а отъ идеи къ воспріятію, и характерный процессъ распознанія не центростремителенъ, а центробъженъ. Остается, правда, опредълить, какъ возбужденія, исходящія изнутри, могутъ порождать ощущенія дѣйствіемъ на мозговую кору или другіе центры. Очевидно, что это только удобный способъ выражаться. Чистое воспоминаніе, по мірь осуществленія, стремится вызвать въ тълъ всъ соотвътственныя ощущенія. Но эти ощущенія, также виртуальныя, чтобъ сдълатьдолжны приводить въ дъйствіе реальными, придавать ему движенія И положеніе, привычнымъ Колебанія являются. антецедентомъ которыхъ они такъ называемыхъ чувственныхъ центровъ, венно предшествующія совершенымъ или намъченнымъ тѣломъ движеніямъ (нормальная ропь ихъ приготовить эти движенія, начавъ ихъ), служатъ не столько реальной причиной ощущенія, сколько проявленіемъ ея силы и условіемъ ея дъйственности. Постепенное осуществление виртуальнаго образа не что иное, какъ рядъ переходовъ, которыми образъ этотъ вынуждаетъ у тъла полезныя дъйствія. Возбужденіе такъ называемыхъ чувственныхъ центровъ есть посладній изъ этихъ переходовъ; это прелюдія къ двигательной реакціи, начало действія въ пространстве. Другими словами, виртуальный образъ развивается въ направленіи виртуальнаго ощущенія, виртуальное ощущеніе въ направленіи реальнаго движенія: это движеніе, осуществляясь, осуществляетъ заразъ какъ ощущеніе, естественнымъ продолженіемъ котораго оно является, такъ и образъ, захотѣвшій слиться съ ощущеніемъ. Мы углубимъ понятіе этихъ виртуальныхъ состояній и, дальше проникая во внутренній механизмъ психическихъ и психо-физическихъ актовъ, покажемъ какимъ непрерывнымъ ходомъ прошлое, актуализируясь, стремится вновь завоевать свое утраченное вліяніе.

## ГЛАВА ІІІ.

О сохранени образовъ.-Память и духъ.

Повторимъ вкратцѣ сказанное. Мы различаемъ чистое воспоминаніе, воспоминаніе-образъ и воспріятіе, изъ которыхъ ни одно, на самомъ дѣлѣ, не появляется въ отдѣльности. Воспріятіе никогда не бываетъ простымъ соприкосновеніемъ духа съ наличнымъ предметомъ; оно всегда пропитано дополняющими и поясняющими ее воспоминаніямиобразами. Воспоминаніе-образъ, въ свою очередь, причастно къ "чистому воспоминанію", которое оно начинаетъ ма-

теріализовать, и къ воспріятію, въ которое стремит- ся воплотиться: разсматриваемое съ этой послѣдней точки зрѣнія, оно можетъ быть опредѣлено какъ рождающееся воспріятіе. Наконецъ,



чистое воспоминаніе несомнѣнно независимое de jure, нормально проявляется только въ окрашенномъ и живомъ образѣ, его обнаруживающемъ. Символизируя эти три понятія послѣдовательными отрѣзками AB, BC и CD, прямой линіи AD, можно

сказать, что мысль наша чертить эту линію непрерывнымъ движеніемъ, идущимъ отъ А къ D, и невозможно сказать съ точностью, гдѣ кончается одна часть и гдѣ начинается другая.

Въ этомъ безъ труда удостовъряется сознание всякій разъ, когда для анализа памяти оно слфдитъ за движеніемъ работающей памяти. Намъ надо вспомнить что нибудь, вызвать періодъ нашей исторіи? Мы сознаемъ, что совершается актъ sui generis, которымъ мы отдъляемся отъ настоящаго и становимся сперва въ прошедшее вообще, потомъ въ какую нибудь область прошедшаго; работа нащупомъ аналогична съ установкой фокуса фотографическаго аппарата. Но воспоминание все еще остается въ мнимомъ состояніи; такъ мы только приготовляемся къ полученію его, принимая надлежащее положеніе. Мало по малу оно появляется какъ сгущающееся туманное пятно; изъ виртуальнаго состоянія оно переходитъ въ актуальное, и по мъръ того какъ обрисовываются его контуры и окрашивается его поверхность, оно стремится къ сходству съ воспріятіемъ. Но глубокими корнями своими оно остается связаннымъ съ прошедшимъ, и мы никогда не признали бы его за воспоминаніе, еслибы на немъ не оставалось слъда его изначальной виртуальности, еслибъ оно, существуя въ настоящемъ, все же не отличалось бы чъмъ то отъ настоящаго.

Постоянная ошибка ассоціаціонизма состоить въ подмѣсто становкъ на этой непрерывности осуществлереальность-прерывистой мнонія—что и есть живая косныхъ и соприставленныхъ элементовъ. жественности что каждый изъ такъ составленныхъ Именно потому, элементовъ содержитъ, вслѣдствіе своего происхожденія, нічто изъ ему предшествовавшаго, а также и послѣдующаго, въ нашихъ глазахъ онъ долженъ принять форму состоянія смѣшаннаго и, въ нѣкоторомъ родѣ, нечистаго. Но съ другой стороны, принципъ ассоціаціонизма требуетъ, чтобы всякое психологическое состояніе было чъмъ-то въ родъ атома, простымъ элементомъ. Отсюда необходимость пожертвовать неустойчивымъ, во всякомъ наблюдаемомъ фазисъ, въ пользу устойчиваго, т. е. началомъ въ пользу конца. Когда дело идетъ о воспріятіи, въ немъ не видятъ ничего, кромъ скопленія ощущеній, его окрашивающихъ; всплывшіе въ памяти образы, составляющіе его темное ядро, оставляють въ сторонь. Когда же дьло доходитъ, въ свою очередь, до вспомянутаго образа, его берутъ готовымъ, осуществившимся въ состояніи слабаго воспріятія и раскрываютъ глаза на чистое воспоминаніе, которое образъ этотъ постепенно выявилъ. Въ противуборствъ, установляемомъ ассоціаціонизмомъ, между стойкимъ и нестойкимъ, воспріятіе всегда смѣститъ воспоминаніе-образъ, а воспоминаніе-образъ - чистое воспоминаніе. Вотъ почему чистое воспоминаніе исчезаетъ окончательно. Ассоціаціонизмъ, разсъкая надвое линіей MO весь ходъ AD, не видитъ въ отръзкъ OD ничего, кромъ ощущеній, которыя ее заканчиваютъ и которыя для него составляютъ все воспріятіе. Съ другой стороны, отр $\pm$ зокъ AO онъ сводитъ къ осуществившемуся образу, гд заканчивается, распускаясь, чистое воспоминаніе. Тогда психологическая жизнь цфликомъ сводится къ двумъ элементамъ - къ ощущенію и образу. А такъ какъ въ образъ затопили чистое воспоминаніе, составлявшее его первоначальное состояніе и, кромѣ того, сблизили образъ съвоспріятіемъ, придавъ заранъе воспріятію нъчто, принадлежащее самому образу, между этими двумя состояніями будуть находить различіе только въ степени или интенсивности. Отсюда различіе состояній сильныхъ и состояній слабыхъ, изъ которыхъ первыя возводятся нами въ воспріятія настоящаго, а вторыя-неизвъстно почему-въ представленія прошлаго. На самомъ же дѣлѣ, мы никогда не достигнемъ прошедшаго, не погрузившись сразу въ него. Прошлое, по сущности виртуальное, можетъ быть воспринято нами какъ прошлое, только когда мы слѣдуемъ за движеніемъ, которымъ оно распускается въ образъ настоящаго, выступая изъ мрака на яркій свѣтъ. Напрасно было бы искать его слѣда въ чемълибо актуальномъ и уже осуществленномъ: это все равно, что мракъ искать на яркомъ свѣтѣ. На этомъ именно и зиждется ошибка ассоціаціонизма: помѣстившись въ актуальномъ, онъ тщетно силится открыть въ состояніи осуществленномъ и наличномъ признакъ его происхожденія въ прошломъ, отличить воспоминаніе отъ воспріятія и установить различіе въ природѣ тамъ, гдѣ онъ заранѣе призналъ лишь количественное различіе.

Воображать не значить вспоминать. Конечно, воспоминаніе стремится жить въ образъ по мъръ того, какъ оно актуализируется; но обратное не върно, чистый и простой образъ не унесетъ меня къ прошедшему, если я дъйствительно не искалъ его въ прошедшемъ, слъдя за непрерывнымъ ходомъ, приведшимъ его изъмрака къ свѣту. Психологи слишкомъ часто это забываютъ; изъ того, что вспомянутое ощущение становится актуальное, когда надъ нимъ дольше останавливаются, они заключаютъ, что воспоминаніе ощущенія и было этимъ зарождающимся ощущеніемъ. Фактъ, на который они ссылаются, конечно, вфренъ. Чъмъ большее усиліе я употребляю, чтобъ припомнить прошедшую боль, тамъ болае я приближаюсь къ дайствительному ощущенію ея. Это легко понять, ибо образованіе воспоминанія, сказали мы, состоитъ именно въ его матеріализаціи. Вопросъ въ томъ, воспоминаніе о боли былоли сначала дъйствительно болью. Гипнотизированному субъекту становится жарко, когда ему настойчиво повторяютъ, что ему жарко, но не оттого, конечно, что были жарки слова внушенія.

Изъ того, что воспоминание ощущения продолжается въ это самое ощущение, не следуетъ точно также заключать, что это воспоминание было зарождающимся ощущениемъ: можетъ быть воспоминание играетъ, по отношению къ ощущенію, которое зародится, именно роль магнетизера, дълающаго внушеніе. Въ этой формъ, разбираемое нами разсужденіе уже не имфетъ доказательности; оно еще не ложно, потому что на его сторонъ та несомнънная истина, что воспоминание преобразуется по мъръ своей актуализаціи. Но нелѣпость становится очевидной, если разсуждать отъ обратнаго, - что должно быть допустимымъ при гипотезъ, на которую становятся, — то есть, если мы представимъ себъ, что сила ощущенія уменьшается, вмъсто того, чтобы заставлять усиливаться чистое воспоминаніе. Если между этими двумя состояніями различіе просто въ степени, то, въ извъстный моментъ, ощущение превратилось бы въ воспоминаніе. Если воспоминаніе сильной боли, напримъръ, есть только слабая боль, то сильная боль, мною испытываемая, уменьшаясь, должна превратиться въ вспомянутую сильную боль. Несомнанно, настаетъ такой моментъ, когда невозможно сказать, чувствую ли я дѣйствительное слабое ощущение или воображаемое слабое ощущение, это вполнъ естественно, потому что воспоминаніе-образъ участвуетъ уже въ ощущеніи, но это слабое состояніе я никогда не приму за воспоминаніе о сильномъ состояніи. Стало быть, воспоминаніе нічто совсімь другое.

Но иллюзія, состоящая въ томъ, что между воспоминаніемъ и воспріятіемъ видятъ только разницу въ степени, есть нѣчто большее, чѣмъ простое слѣдствіе ассоціаціонизма, большее, чѣмъ эпизодъ въ исторіи философіи. Корни ея глубокіе. Она зиждется, въ концѣ концовъ, на ложномъ представленіи о природѣ и объ объектѣ внѣшняго воспрія-

тія. Въ воспріятіи усматривають только поученіе, обращенное къ чистому духу, и притомъ лишь спекулятивное. Но такъ какъ воспоминаніе, уже не имъя объекта, по существу является познаніемъ такого рода, то между воспріятіемъ и воспоминаніемъ можно видѣть лишь различіе въ воспріятіе смѣщаетъ воспоминаніе образомъ, наше зуетъ, такимъ настоящее просто по праву сильнъйшаго. Но между настоящимъ и прошлымъ различіе не просто въ степени. Мое настоящее, это то, что меня интересуетъ, что для меня живетъ, то, наконецъ, что побуждаетъ меня къ дъйствію, между тъмъ прошлое мое по существу безсильно. Остановимся на этомъ пунктъ. Мы лучше поймемъ природу того, что мы называемъ "чистымъ воспоминаніемъ", противупоставивъ ему наличное воспріятіе.

На самомъ дълъ, невозможно было бы искать характеристики воспоминанія прошлаго состоянія, не опредѣливъ сначала конкретнаго признака наличной реальности, принятой сознаніемъ. Что такое для меня настоящій моменть? Времени присуще протекать; время уже протекшее есть прошлое, и настоящимъ мы называемъ мгновеніе, въ которое оно протекаетъ. Но здъсь не можетъ быть ръчи о математическомъ мгновеніи. Безъ сомнѣнія, есть идеальное настоящее, только постижимое, недълимая граница, отдъляющая прошлое отъ будущаго. Но реальное, конкретное, изживаемое настоящее, то, о которомъ я говорю, когда говорю о наличномъ воспріятіи, оно необходимо имфетъ дленіе (durée). Гдѣ же обрѣтается это дленіе? Находится ли она впереди или позади математической точки, мною опредъляемой, когда я думаю о настоящемъ мгновеніи? Слишкомъ очевидно, что она одновременно и впереди и позади, и что то, что я называю "моимъ настоящимъ", захватываетъ одновременно часть моего про-

шедшаго и часть моего будущаго. Прежде всего часть моего прошедшаго, ибо "моментъ, когда я говорю, уже далекъ отъ меня"; затъмъ и моего будущаго, потому что это мгновение склоняется къ будущему, къ будущему я стремлюсь, и еслибъ я могъ остановить это недълимое настоящее, этотъ безконечно малый элементъ кривой времени, то онъ указывалъ бы направление будущаго. Надобно, стало быть, чтобы психологическое состояніе, которое я зову "моимъ настоящимъ" было одновременно и воспріятіемъ непосредственно прошлаго и опредъленіемъ непосредственно будущаго. Между тѣмъ непосредственно прошлое, поскольку оно воспринято, есть ощущение, какъ мы увидимъ, потому что всякое ощущение выражаетъ весьма длинную послѣдовательность элементарныхъ колебаній; а непосредственно будущее, поскольку оно опредъляется, есть дъйствіе или движеніе. Мое настоящее, стало быть, есть одновременно ощущение и движение; а такъ какъ мое настоящее составляетъ нераздъльное цълое, то это движеніе должно завистть отъ этого ощущенія и продолжать его въ дъйствіе. Изъ этого я заключаю, что настоящее мое представляетъ собою систему ощущеній и движеній. Мое настоящее по существу чувственно-двигательно.

Другими словами, мое настоящее заключается въ сознаніи, которое я имъю о своемъ тълъ. Протяженное въ пространствъ, тъло мое испытываетъ ощущенія и въ то же время выполняетъ движенія. Ощущенія и движенія локализуются въ опредъленныхъ точкахъ этой протяженности, поэтому въ одинъ данный моментъ не можетъ быть болъе одной системы движеній и ощущеній. Вотъ почему мое настоящее представляется мнъ вещью абсолютно опредъленной и ръзко отличной отъ моего прошлаго. Помъщенное между матеріей на него вліяющей и матеріей, на которую оно вліяетъ, мое тъло есть центръ дъйствія, мъсто, гдъ полученныя впечатльнія разумно выбирають пути, для превращенія въ свершенныя движенія: оно, следовательно, действительно представляетъ актуальное состояніе моего осуществленія (devenir), то, что въ моемъ дленіи (durée) обра-Вообще, можно сказать, что въ той непрерывности осуществленія, которая и есть сама реальность, настоящій моментъ есть почти мгновенная выръзка, которую наше воспріятіе производить въ протекающей массѣ, а выръзка эта и есть именно то, что мы называемъ матеріальнымъ міромъ: тѣло наше занимаетъ его центръ; оно, въ этомъ матеріальномъ мірѣ, есть то, что мы непосредственно чувствуемъ, какъ протекающее; въ его актуальномъ состояніи заключается актуальность нашего настоящаго. Матерія, поскольку она протяженна въ пространствъ, должна, по нашему мнънію, опредъляться какъ настоящее, безпрерывно вновь начинающееся; наоборотъ, наше настоящее есть именно матеріальность нашего существованія, т. е. совокупность ощущеній и движеній, и ничего больше. Эта совокупность опредвленна, единственна для каждаго мгновенія и именно потому, что ощущенія и движенія занимають мѣста въ пространствѣ и что въ одномъ же мъстъ не можетъ быть нъсколькихъ вещей заразъ. — Почему могли не признать такой простой, такой очевидной истины, которая, въ концъ концовъ, есть только идея здраваго смысла?

Причина именно въ томъ, что между дѣйствительнымъ ощущеніемъ и чистымъ воспоминаніемъ упорно признавали лишь разницу въ степени, а не по существу. Разница же по нашему мнѣнію коренная. Мои дѣйствительныя ощущенія занимаютъ опредѣленныя части поверхности моего тѣла; чистое воспоминаніе, наоборотъ, не захватываетъ никакой части моего тѣла. Матеріализуясь, оно безъ сомнѣнія породитъ ощущеніе; но въ этотъ самый моментъ, оно пере-

станетъ быть воспоминаніемъ, перейдетъ въ состояніе настоящаго, актуально переживаемаго; я могу возвратить ему его характеръ воспоминанія только возвратомъ къ процессу, которымъ я вызвалъ это воспоминание изъ глубинъ моего прошлаго. Оно стало актуальнымъ именно потому, что я сдълалъ его активнымъ, то есть ощущеніемъ, способнымъ вызывать движенія. Большая часть психологовъ, наоборотъ, принимаютъ чистое воспоминание только за слабое воспріятіе, за совокупность щихся ощущеній. Уничтоживъ, такимъ образомъ, напередъ всякую разницу по существу между ощущениемъ и воспоминаніемъ, они вынуждены, логикой своей гипотезы, матеріализовать воспоминаніе и идеализировать ощущеніе. Воспоминаніе они представляють себъ только въ формъ образа, т. е. уже воплощеннымъ въ рождающихся ощущеніяхъ. Отнеся къ воспоминанію основное изъ ощущенія и не желая видъть въ идеальности этого воспоминанія чего бы то ни было отличнаго отъ ощущенія, вынуждены, возвращаясь къ чистому ощущенію, оставить за нимъ идеальность, приданную такимъ путемъ рождающемуся ощущенію. Если прошлое, которое, по гипотезъ, уже не дъйствуетъ, можетъ существовать въ состояніи слабаго ощущенія, то стало быть есть безсильныя ощущенія. Если чистое воспоминаніе, которое, по гипотезѣ, не затрогиваетъ никакой опредъленной части тъла, есть рождающееся ощущеніе, то ощущеніе не локализовано непремѣнно въ какой-нибудь точкѣ тѣла. Видѣть въ ощущеніи состояніе неустойчивое и непротяженное, пріобрѣтающее протяженность и украпляющееся въ тала только иллюзія, которая глубоко случайно, есть искажаетъ, какъ мы видъли, теорію внъщняго воспріятія и поднимаетъ много спорныхъ вопросовъ въ различныхъ метафизикахъ матеріи. Какъ бы то ни было, ощущеніе, по существу,

протяженно и локализовано, это источникъ движенія;—чистое воспоминаніе, будучи непротяженно и безсильно, совершенно не причастно къ ощущенію.

То, что я называю своимъ настоящимъ, есть положеніе, принятое мною по отношенію къ непосредственному будущему, это мое неминуемое дъйствіе. Мое настоящее, стало быть, чувственно-двигательно. Изъ прошлаго моего только то становится образомъ, а слъдовательно ощущеніемъ, хотя бы рождающимся, что можетъ содъйствовать этому дъйствію, вложиться въ это положеніе, словомъ-стать полезнымъ, но какъ только прошлое становится образомъ, оно выходитъ изъ чистаго воспоминанія и сливается съ нѣкоторой частью моего настоящаго. Воспоминаніе, актуализированное въ образъ, глубоко отличается, слъдовательно, отъ чистаго воспоминанія. Образъ, это состояніе настоящее, и онъ связанъ съ прошлымъ только воспоминаніемъ, изъ котораго вышелъ. Наоборотъ, воспоминаніе, безсильное пока оно безполезно, остается чистымъ отъ всякой примъси ощущенія, безъ связи съ настоящимъ и, слѣдовательно, оно непротяженно.

Это поливишее безсиліе чистаго воспоминанія поможеть намъ понять, какъ оно сохраняется въ скрытомъ состояніи. Не входя еще въ глубь вопроса, ограничимся замвчаніемъ, что намъ трудно признать безсознательныя психологическія состоянія особенно потому, что мы принимаемъ сознаніе за основное свойство психологическихъ состояній, такъ что психологическое состояніе не можетъ перестать быть сознательнымъ, не переставъ повидимому существовать. Но если сознаніе только характерный признакъ настоя щаго, т. е. актуально переживаемаго, т. е., дъйствующаго, тогда то, что не дъйствуетъ, можетъ не принадлежать сознанію, не переставая однако существовать въ иной формъ. Другими словами, сознаніе, въ

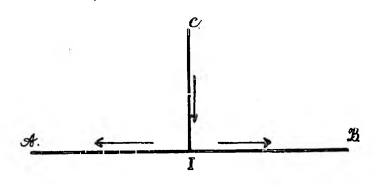
психологической области, синонимъ не существованія, но только реальнаго дъйствія, или непосредственной возможности дъйствія; когда терминъ этотъ такъ ограниченъ, легче представить себъ безсознательное и психологическое состояніе, т. е., въ сущности, состояніе безсильное. Какъ ни смотръть на сознаніе въ самомъ себъ, какимъ оно обнаружило бы себя, дъйствуя безпрепятственно, трудно отрицать, что у существа съ твлесными отправленіями, цілью сознанія является, главнымъ образомъ, управленіе дъйствіемъ и помощь въ выборъ. Оно бросаетъ свой свътъ на непосредственные антецеденты ръшенія и на всъ тъ антецеденты прошлыхъ воспоминаній, которыя могутъ полезно соединиться съ ними; остальное остается въ тъни. Но здъсь мы опять находимъ, въ новой формъ, безпрерывно возрождающуюся иллюзію, съ которой мы боремся съ самого начала этой книги. Даже когда сознаніе присоединено къ тълеснымъ функціямъ, ему приписываютъ лишь случайное практическое значеніе, желаютъ видать немъ способность спекулятивную по существу. Но тогда какой интересъ можетъ имъть сознание упускать знанія, которыми оно обладаетъ? Почему сознаніе, будучи предназначенно для чистаго познаванія, отказывается освъщать то, что не окончательно для него потеряно? Отсюда слъдовало бы, что по праву ему принадлежитъ все, чъмъ оно обладаетъ на самомъ дълъ, и что въ области сознанія все реальное актуально. Но если возвратить сознанію его настоящую роль, то настолько же не будетъ причинъ утверждать, что прошлое, разъ воспринятое, стирается, какъ нътъ причинъ предполагать, что матеріальные предметы перестаютъ существовать, когда я перестаю ихъ воспринимать.

Остановимся на этомъ послъднемъ пунктъ, потому что тутъ центръ трудностей и источникъ недоразумъній, окру-

жающихъ проблему безсознательнаго. Идея безсознательнаго представленія ясна, не смотря на распространенный предразсудокъ; можно даже сказать, что мы постоянно ею пользуемся и что нать концепціи, болье обыденной для здраваго смысла. Въ самомъ дъль, всъ признаютъ, что наличные образы нашего воспріятія не составляють всей матеріи. Но, съ другой стороны, чіть можетъ быть не воспринятый матеріальный предметъ, не воображаемый образъ, если не своего рода безсознательнымъ умственнымъ состояніемъ? За предълами стънъ вашей комнаты, которыя вы воспринимаете въ эту минуту, есть сосфднія комнаты, остальная часть дома, наконецъ улица, городъ, гдъ вы живете. Ръпительно все равно, какихъ взглядовъ на матерію вы придерживаетесь: реалистъ вы или идеалистъ, вы, очевидно, думаете, когда говорите о городъ, объ улицъ, о другихъ комнатахъ дома, о воспріятіяхъ отсутствующихъ въ вашемъ сознаніи и тъмъ не менъе данныхъ внъ его. Онъ не создаются по мъръ того какъ сознаніе ваше принимаетъ ихъ; стало быть онъ какимъ-нибудь образомъ уже существовали, и такъ какъ, по гипотезъ, сознаніе ваше ихъ не намъчало, какъ могли бы онъ существовать сами по себъ, если не въ состояніи безсознательнаго? Откуда происходитъ, что существованіе внѣ сознанія кажется намъ яснымъ, когда дъло касается объекта, и темнымъ, когда мы говоримъ о субъекть? Воспріятія наши, актуальныя и виртуальныя, распредаляются вдоль двухълиній, одной - горизонтальной АВ, содержащей всв одновременные предметы въ пространствв. другой-вертикальной CI, на которой располагаются наши послѣдовательныя воспоминанія, размѣщенныя во времени. Точка І, пересъченіе двухъ линій, есть единственная, актуально данная нашему сознанію. Почему мы безъ колебанія принимаемъ реальность всей линіи АВ, хотя она

остается невидимой и, наоборотъ, на линіи СІ только настоящее І, актуально воспринятое, кажется намъ единственной точкой воистину существующей? Въ основъ этого коренного различія между серіей времени и серіей пространства лежитъ столько смутныхъ и плохо набросанныхъ идей, столько гипотезъ, лишенныхъ всякой спекулятивной цѣнности, что мы не въ состояніи исчерпать всего быстрымъ анализомъ. Чтобы окончательно обнаружить иллюзію, пришлось бы изыскать съ самаго начала и прослъдить во всѣхъ изгибахъ двойное движеніе, которымъ мы доходимъ до принятія объективныхъ реальностей безъ отношенія къ сознанію и состояній сознанія безъ объективной реальности. Тогда оказывается, что пространство безконечно

сохраняетъ вещи, въ немъ размѣщенныя, а время какъ бы разрушаетъмало по малу состоянія, слѣдующія въ немъ одно за дру-



гимъ. Часть этой работы была сдѣлана нами въ первой главѣ этой книги, когда мы говорили объ объективности вообще; остальное будетъ сдѣлано на послѣднихъ страницахъ, когда мы будемъ говорить объ идеѣ матеріи. Ограничимся здѣсь указаніемъ на нѣкоторыя существенныя точки.

Прежде всего, предметы, размъщенные вдоль линіи AB, представляють для нась то, что мы будемь воспринимать, между тъмь какъ линія СІ содержить только то, что мы уже восприняли. Далье, прошлое уже не представляеть для нась интереса; оно истощило свое возможное дъйствіе, или пріобрътеть значеніе только почерпнувь жизненность изъ наличнаго воспріятія. Наобороть, ближайшее будущее состоить въ неминуемомъ дъйствіи, въ энергіи еще не из-

расходованной. Не воспринятая еще часть матеріальной вселенной, чреватая объщаніями и угрозами, является для насъ реальностью, на которую не могутъ и не должны имъть вліяніе не воспринятые актуально періоды нашего прошедшаго существованія. Но это различіе, цъликомъ относящееся къ практической пользъ и къ матеріальнымъ требованіямъ жизни, принимаетъ въ нашемъ умъ все болъе и болье ясную форму метафизическаго различія.

Мы показали, чтс предметы, расположенные вокругъ насъ, представляютъ, въ разныхъ степеняхъ, дъйствіе, которое мы можемъ оказывать на вещи, или дъйствіе, которое мы должны будемъ испытать отъ нихъ. Срокъ этого возможнаго дъйствія точно опредъляется большимъ или меньшимъ отдаленіемъ отъ соотвътственнаго предмета, такъ что разстояніе въ пространствѣ измѣряетъ близость угрозы или объщанія во времени. Пространство даетъ намъ. стало быть, сразу схему нашего ближайшаго будущаго; такъ какъ это будущее должно протекать безконечно, то пространство, его символизирующее, имветъ свойствомъ оставаться въ своей неподвижности безконечно открытымъ. Отсюда происходитъ, что непосредственный горизонтъ, данный нашему воспріятію, кажется намъ по необходимости окруженнымъ болъе широкимъ кругомъ, существующимъ, хотя невидимымъ; этотъ кругъ предполагаетъ собою другой кругъ, его обнимающій, и т. д. до безконечности. Стало быть, наше актуальное воспріятіе, по скольку оно протяженно, имъетъ сущностью быть всегда только содержимымъ по отношенію къ болѣе общирному и даже безконечному опыту, ее содержащему; и этотъ опытъ, отсутствующій въ нашемъ сознаніи, потому что онъ переходитъ за воспринимаемый горизонтъ, все же кажется актуально даннымъ. Мы чувствуемъ себя прицъпленными къ этимъ матеріальнымъ предметамъ, изъ которыхъ мы

дълаемъ наличныя реальности, тогда какъ наши воспоминанія, поскольку они прошлыя, являются наоборотъ, баластомъ, который мы тащимъ за собою, охотно дълая видъ, что освободились отъ него.

По инстинкту, въ силу котораго мы безконечно раскрываемъ передъ собою пространство, мы замыкаемъ за собою время по мѣрѣ его протеканія. И тогда какъ реальность, какъ протяженность, кажется намъ безконечно выходящей за предѣлы нашего воспріятія, въ нашей внутренней жизни наоборотъ, только то кажется намъ реальнымъ, что начинается съ настоящимъ моментомъ; остальное практически уничтожено. И тогда, если въ сознаніи появляется воспоминаніе, оно кажется намъ привидѣніемъ, таинственственное появленіе котораго надо объяснять особыми причинами. Въ дѣйствительности же сцѣпленіе этого воспоминанія съ нащимъ состояніемъ въ настоящемъ вполнѣ сравнимо со сцѣпленіемъ предметовъ невоспринятыхъ съ тѣми, которые мы воспринимаемъ, и безсознательное въ обоихъ случаяхъ играетъ одинаковую роль.

Но намъ очень трудно представить себѣ вещи въ этомъ видѣ, потому что мы пріучились подчеркивать различія и, наоборотъ, стушевывать сходства между серіей предмето въ, одновременно расположенныхъ въ пространствѣ, и серіей состояній, послѣдовательно развивающихся во времени. Въ первой всѣ члены устанавливаются совершенно опредѣленно такъ, что появленіе каждаго новаго члена могло быть предвидѣно. Выходя изъ своей комнаты, я знаю черезъ какія комнаты я буду проходить. Наоборотъ, воспоминанія мои являются въ порядкѣ съ виду причудливомъ. Порядокъ представленій, стало быть, необходимъ въ одномъ случаѣ, въ другомъ—случаенъ; и эту необходимость я какъ бы олицетворяю, когда говорю о существованіи предметовъ внѣ всякаго сознанія. Если я безъ за-

трудненія могу предположить, что дана вся цілокупность предметовъ, мною не воспринимаемыхъ, то это потому, что строго опредаленный порядокъ этихъ предметовъ придаетъ имъ видъ цѣпи и наличное мое воспріятіе тогда не болѣе какъ одно звено этой цъпи: это звено передаетъ свою актуальность остальной цѣпи. — Но ближе присмотрѣвшись, можно бы увидъть, что воспоминанія наши образують цъпь того же рода, и что нашъ характеръ, всегда присутствующій при всъхъ нашихъ рьшеніяхъ, есть актуальный синтезъ всъхъ нашихъ былыхъ состояній. Въ этой сжатой формѣ, наша предшествующая психологическая жизнь существуетъ для насъ даже болѣе, чѣмъ внѣшній міръ, котораго мы воспринимаемъ всегда только малфишую долю, между тѣмъ какъ мы пользуемся цѣлокупностью нашего пережитаго опыта. Правда, мы обладаемъ ею лишь въ сокращенномъ видъ и наши прежнія воспріятія, разсматриваемыя какъ отдъльныя индивидуальности, кажутся намъ или окончательно исчезнувшими или появляющимися по своей прихоти. Но эта видимость полнаго разрушенія или капризнаго воскресенія зависить просто оть того, что актуальное сознаніе принимаеть въ каждое мгновеніе полезное, временно откидывая излишнее. Всегда устремленное къ дъйствію, оно можетъ матеріализовать только тъ наши давнія воспріятія, которыя организуются съ наличнымъ воспріятіемъ и принимаютъ участіе въ окончательномъ рѣшеніи. Если для проявленія моей воли въ данной точкѣ пространства надобно, чтобы сознаніе мое прошло чрезъ каждый изъ промежутковъ или препятствій, которые въ общемъ составляють то, что называется разстояніемъ въ пространствъ, то ему также бываетъ полезно для выясненія этого д'ыйствія, перескочить черезъ промежутокъ времени, отдъляющій положеніе въ настоящемъ отъ аналогичнаго положенія въ быломъ; и такъ какъ оно переносится туда однимъ скачкомъ, вся промежуточная часть прошлаго ускользаетъ отъ него. Тѣ самыя причины, по которымъ наши воспріятія располагаются въ строгой послѣдовательности въ пространствѣ, заставляютъ воспоминанія наши свѣтиться прерывисто во времени. Невоспринятые предметы въ пространствѣ и безсознательныя воспоминанія во времени не суть двѣ радикально отличныя формы существованія; но для дѣйствія требованія противоположны въ обоихъ случаяхъ.

Здъсь мы соприкасаемся съ важнъйшей проблемой бытія, съ проблемой, которую мы можемъ лишь слегка затронуть, иначе, переходя отъ вопроса къ вопросу, мы вошли бы въ сердцевину метафизики. Скажемъ просто, что въ томъ, что касается вещей опыта, --- а только ими мы здъсь и занимаемся, — бытіе предполагаетъ соединеніе двухъ условій: 1) появленіе въ сознаніи, 2) логическое или причинное соотношение того, что появилось въ сознании, съ предшествующимъ и съ послъдующимъ. Для насъ реальность психологическаго состоянія или матеріальнаго предмета состоитъ въ томъ двойномъ фактъ, что сознаніе наше ихъ воспринимаетъ и что они входятъ въ серіи времени или пространства, гдф члены опредфляются одинъ другимъ. Но эти два условія допускаютъ степени и понятно, что хотя оба необходимы, они выполняемы не одинаково. Такъ въ случаъ внутреннихъ актуальныхъ состояній, связь менфе тфсна, случайности оставляется большое мѣсто и опредѣленіе настоящаго прошлымъ не имъетъ характера математическаго вывода; -- зато появленіе въ сознаніи полно, и наличное психологическое состояніе даетъ намъ цѣлокупность своего содержанія въ самомъ актѣ его воспріятія. Наоборотъ, когда дъло касается внъшнихъ предметовъ, связь становится полной, потому что эти объекты повинуются необходимымъ законамъ; но тогда другое условіе, появленіе въ сознаніи, выполняется только частью, такъ какъ намъ кажется, что матеріальный предметъ, въ силу многочисленности невидимыхъ элементовъ, связывающихъ его съ другими предметами, содержитъ въ себъ и скрываетъ за собою безконечно больше, чъмъ онъ обнаруживаетъ. Мы сказали бы, что эмпирическомъ смыслѣ слова, предполагаетъ всегда заразъ, но въ различныхъ степеняхъ, сознательное усвоеніе и правильное соотношеніе. Но наше разумініе, функція котораго устанавливать ръзкія различенія, такъ понимаетъ вещи. Вмъсто того, чтобъ признать всъхъ случаяхъ присутствіе обоихъ элементовъ, смѣшанныхъ въ различныхъ пропорціяхъ, оно предпочитаетъ разъединить эти два элемента и приписать, такимъ путемъ, внъшнимъ предметамъ съ одной стороны и внутреннимъ состояніямъ съ другой, два способа существованія радикально различныхъ, при чемъ каждый изъ нихъ характеризуется исключительнымъ присутствіемъ условія, которое сладовало бы объявить только преобладающимъ. Тогда существование психологическихъ состояний будетъ заключаться цѣликомъ въ усвоеніи ихъ сознаніемъ, а существованіе внѣшнихъ явленій, также цѣликомъ, въ строгомъ порядкъ ихъ сосуществованія и ихъ послъдовательности. Отсюда невозможность предоставить невоспринимаемымъ, но существующимъ матеріальнымъ предметамъ ни малъйшаго участія въ сознаніи, а несознательнымъ внутреннимъ состояніямъ ни малфйшаго участія въ существованіи. Въ началь этой книги, мы показали послъдствія первой иллюзіи: она приводитъ къ извращенію нашихъ представленій о матеріи. Вторая, дополняющая первую, извращаетъ нашу концепцію духа, покрывая искусственнымъ мракомъ идею сознательной связи. Вся наша прошлая психологическая жизнь обусловливаетъ наше настоящее состояніе, не опредъляя его неизбъжнымъ образомъ; она обнаруживается также цъликомъ въ нашемъ характеръ, хотя ни одно изъ прощлыхъ состояній явно въ нашемъ характерѣ не проявляется. Эти два условія, въ соединеніи, обезпечиваютъ каждому прошедшему психологическому состоянію существованіе реальное, хотя и безсознательное.

Но мы такъ привыкли переворачивать дѣйствительный порядокъ вещей въ интересахъ практики, мы до такой степени охвачены неотступностью образовъ, почерпнутыхъ изъ пространства, что не можемъ не спрашивать, гдв хранится воспоминаніе. Мы понимаемъ, что физико-химическія явленія происходять въ мозгу, что мозгъ находится въ тълъ, тѣло 6% окружающемъ его воздухѣ и т. д.; но прошлое, разъ довершенное, если оно сохраняется, гдъ оно? Просто и ясно, кажется, помъстить его, въ состояніи молекулярнаго измѣненія, въ мозговое вещество, потому что мы имѣемъ тогда актуально данный резервуаръ, который стоитъ только открыть, чтобъ скрытые образы потекли въ сознаніе. Но если мозгъ не можетъ служить для такого употребленія, какое хранилище населимъ мы накопленными образами? Забываютъ, что отношение между содержащимъ и содержимымъ получаетъ свою кажущуюся ясность и всеобщность отъ необходимости для насъ всегда открывать передъ собою пространство и за собою всегда замыкать время. Показать, что одна вещь содержится въ другой, совсъмъ не значить объяснить этимъ явленіе ея сохраненія. Болье того: предположимъ на одинъ моментъ, что прошлое переживаетъ себя въ состояніи воспоминанія, сохраняемаго въ мозгу. Надобно, въ такомъ случав, чтобъ мозгъ, для сохраненія воспоминанія, по крайней мірь сохранялся самь. Но этотъ мозгъ, какъ протяженный образъ въ пространствъ, занимаетъ всегда только моментъ настоящаго; онъ составляеть, вмъстъ съ остальной матеріальной вселенной, безпрерывно возобновляемую выразку всеобщаго осуществленія: или вы должны предположить, что вселенная эта погибаетъ и воскресаетъ настоящимъ чудомъ во всѣ моменты времени, или вы должны перенести на нее непрерывность существованія, въ которой вы отказываете сознанію, и сдълать изъ ея прошедшаго реальность себя переживающую и продолжающуюся въ ея настоящемъ. Вы, стало быть, ничего не выиграете отъ накопленія воспоминанія въ матеріи, а будете, наоборотъ, вынуждены распространить на цѣлокупность состояній матеріальнаго міра то независимое и полное переживание прошлаго, въ которомъ вы отказываете психологическимъ состояніямъ. Это переживаніе прошедшаго въ себъ навязывается, стало быть, въ той или иной формъ и намъ трудно понять ее просто потому, что мы приписываемъ серіи воспоминаній во времени ту необходимость содержать и содержаться, которая върна только относительно совокупности тълъ, мгновенно воспринятыхъ въ пространствъ. Основная иллюзія заключается въ томъ, что мы переносимъ въ длительность, въ состояніи теченія, форму мгновенныхъ разрѣзовъ, которые мы въ немъ дѣлаемъ.

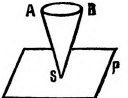
Но какъ можетъ прошедшее, по гипотезъ переставшее существовать, сохраняться само собою? Нать ли здась противоръчія? — На это мы отвътимъ, что вопросъ именно въ томъ, перестало ли прошедшее существовать, или просто перестало быть полезнымъ. Вы произвольно редъляете настоящее, какъ то, что есть, тогда какъ напросто то, что совершается. стоящее есть нъе всего есть настоящій моментъ, если вы подъ этимъ подразумъваете недълимый предълъ, ограничивающій прошлое отъ будущаго. Когда мы мыслимъ это настоящее, какъ долженствующее быть, его еще натъ; а когда мы мыслимъ его какъ существующее, оно уже прошло. Но если, наоборотъ, вы будете разсматривать настоящее конкретное и дъйствительно переживаемое сознаніемъ, можно сказать, что это настоящее состоить по преимуществу въ непосредственно прошедшемъ. Въ долѣ секунды, срокъ возможно кратчайшаго воспріятія свѣта, произошли трилліоны вибрацій, изъ которыхъ первая отдѣлена отъ послѣдней промежуткомъ, раздѣленнымъ на огромное число разъ. Стало быть, ваше воспріятіе, сколь бы оно ни было мгновенно, состоить изъ неисчислимаго множества вспомянутыхъ элементовъ, и, по правдѣ сказать, всякое воспріятіе есть уже память. Практически, мы воспринимаемъ только прошедше, такъ какъ чистое настоящее есть неуловимый ходъ прошедшаго, которое гложетъ будущее.

Своимъ свътомъ сознаніе, во всякій моментъ, освъщаетъ ту непосредственную часть прошлаго, которое, склонившись надъ будущимъ, стремится реализовать и присоединить его къ себъ. Исключительно занятое, такимъ образомъ, опредъленіемъ неопредъленнаго будущаго, сознаніе можетъ пролить немного свъта на тъ состоянія нашего болье отдаленнаго прошлаго, которыя могутъ полезно связаться съ нашимъ настоящимъ состояніемъ, то-есть съ нашимъ непосредственнымъ прошлымъ; остальное остается темнымъ. Мы помъщаемся въ этой освъщенной части нашей исторіи въ силу основного закона жизни, закона дъйствія: отсюда вытекаетъ для насъ трудность понять существование воспоминаній, которыя какъ бы сохраняются во мракъ. Наша непріязнь къ принятію мысли о полномъ сохраненіи прошлаго зависить отъ самаго направленія нашей психической жизни, которая есть истинное развитіе состояній, гдф весь нашъ интересъ сосредоточенъ на томъ, что развивается, а не на томъ, что уже развилось окончательно.

Такъ длиннымъ обходомъ мы возвращаемся къ нашей точкъ отправленія. Мы говорили, что есть двѣ памяти глубоко отличныя. Одна изъ нихъ, помѣщенная въ организмѣ, есть ничто иное, какъ совокупность разумно прилаженных

механизмовъ, которые обезпечиваютъ подходящій отвътъ на различные возможные запросы. Благодаря ей, мы приспособляемся къ настоящему положенію; благодаря ей, претерпъваемыя нами дъйствія сами собою продолжаются въ реакціи то выполненныя, то зарождающіяся, но всегда болъе или менъе приспособленныя. Это скоръе привычка, чъмъ память, она разыгрываетъ нашъ прошлый опытъ, но не вызываетъ его образа. Другая, — это настоящая память. Сорастяжимая съ сознаніемъ, она удерживаетъ и располагаетъ одно за другимъ всѣ наши состоянія, по мѣрѣ того, какъ они наступаютъ, оставляя за каждымъ фактомъ его мъсто, т. е. обозначая его дату; она дъйствительно двигается въ окончательномъ прошломъ, а не какъ первая въ непрестанно зачинающемся настоящемъ. Но глубоко различая эти двъ формы памяти, мы не показали ихъ связи. Надъ тъломъ, съ его механизмами, символизирующими накопленное усиліе прошлыхъ дѣйствій, память воображающая и повторяющая витала въ пустотъ. Но если мы никогда ничего не воспринимаемъ кромъ нашего непосредственнаго прошлаго, если наше сознаніе настоящаго уже память, то два члена, сперва нами раздъленные, тъсно скръпятся вмъстъ. Наше тъло, разсматриваемое съ этой новой точки зрънія, ничто иное какъ неизмънно возрождающаяся часть нашего представленія, всегда присутствующая, или скорве та, которая только что прошла. Будучи образомъ, это тъло не можетъ накоплять образы, такъ какъ оно составляетъ часть образовъ; и поэтому попытка локализировать въ мозгу воспріятія прошлыя или даже наличныя неосновательна: они не въ немъ, это онъ въ нихъ. Но тотъ особый образъ, который держится среди другихъ образовъ, и который я называю своимъ тъломъ, представляетъ въ каждое мгновеніе, какъ было сказано, поперечный разръзъ всемірнаго осуществленія. Это, стало быть, місто прохожденія полученныхъ и отосланныхъ движеній, соединительная черта между вещами, на которыя дъйствую я, и вещами, которыя дъйствуютъ на меня, словомъ, мъстонахожденіе чувственнодвигательныхъ явленій. Если конусомъ SAB я представлю совокупность воспоминаній, накопленныхъ въ моей памяти, то основаніе его AB, находящееся въ прошедшемъ, остается неподвижнымъ, между тъмъ какъ вершина S, которая во всякій моментъ изображаетъ мое настоящее, безпрерывно идетъ впередъ и такъ же безпрерывно касается подвижной плоскости P, моего актуальнаго представленія вселенной. Въ S сосредоточивается образъ тъла; и, составляя часть плоскости P, образъ этотъ ограничивается принятіемъ и отдачей дъйствій, которыя исходятъ отъ всъхъ образовъ, составляющихъ плоскость.

Память тѣла, образованная изъ совокупности чувственно-двигательныхъ системъ, организованныхъ привычкой, есть, стало быть, память почти мгновенная, для которой



настоящая память прошлаго служить основаніемь. Такъ какъ онѣ не составляють двухъ раздѣльныхъ вещей, такъ какъ первая, сказали мы, только подвижное остріе, вставленное второй въ подвижную плоскость опыта, естественно, что обѣ функціи оказывають одна другой взаимную поддержку. Въ самомъ дѣлѣ, съ одной стороны память прошлаго доставляетъ чувственно-двигательнымъ механизмамъ всѣ воспоминанія, способныя руководить ихъ работой и направлять двигательную реакцію въ смыслѣ подсказанномъ уроками опыта: въ этомъ именно и заключаются ассаціаціи по смежности и по сходству. Но съ другой стороны, чувственно-двигательные аппараты даютъ безсильнымъ, т. е. безсознательнымъ, воспоминаніямъ средство воплотиться, матеріализоваться, стать настоящими. Для того, чтобы воспоминаніе вновь появилось въ сознаніи,

надобно, чтобъ оно спустилось съ высотъ чистой памяти именно до той точки, гдѣ совершается дѣйствіе. Другими словами, отъ настоящаго исходитъ призывъ, на который воспоминаніе отвѣчаетъ, а отъ чувственно-двигательныхъ элементовъ наличнаго дѣйствія воспоминаніе заимствуетъ тепло, дающее жизнь.

Развѣ не по прочности этого согласованія, не по точности, съ которой эти двф дополнительныя памяти внфдряются одна въ другую, мы узнаемъ "хорошо уравновъшенные умы", то есть, въ сущности, людей совершенно приспособленныхъ къ жизни? Человъкъ дъятельный отличается быстротой, съ которой онъ призываетъ въ помощь данному положенію всѣ воспоминанія, къ этому положенію относящіяся, — но это также и непреодолимая преграда на порогъ сознанія, для всъхъ безполезныхъ или безразличныхъ воспоминаній. Жить исключительно въ настоящемъ, отвъчать на возбуждение непосредственной реакціей, его продолжающей, свойственно низшему животному; когда такъ поступаетъ человъкъ, онъ импульсивенъ. Но не лучше приспособленъ къ дъйствію и тотъ, кто живетъ въ прошедшемъ только потому, что это ему пріятно, и у кого воспоминанія выплывають на світь сознанія безь пользы для настоящаго положенія: это уже не импульсивный человѣкъ, а мечтатель. Между этими двумя крайностями стоитъ счастливая способность памяти достаточно покорной, чтобы съ точностью следить за всеми очертаніями наличнаго положенія, но также и достаточно энергичной, чтобы противостоять всякому иному призыву. Только въ этомъ, повидимому, и заключается здравый или практическій смыслъ.

Необыкновенное развитіе самопроизвольной памяти у большинства дѣтей зависитъ именно оттого, что они еще не согласовали своей памяти со своимъ поведеніемъ. Обы-

кновенно они отдаются впечатлівнію момента, и такъ какъ поступки ихъ не подчиняются указаніямъ воспоминанія, то и обратно, ихъ воспоминанія не ограничиваются необходимостями дѣйствія. Они, повидимому, легче запоминаютъ только потому, что вспоминають съ меньшимъ разборомъ. Кажущееся уменьшеніе памяти, по мірь того какъ развиваются умственныя способности, зависить, стало быть, отъ увеличивающейся сорганизованности воспоминаній съ поступками. Такимъ образомъ, сознательная память теряетъ въ распространенности то, что выигрываетъ въ проникновенности: сперва она обладала легкостью памяти грезъ, ибо она дъйствительно грезила. Прибавимъ, что то же самое преувеличение самопроизвольной памяти наблюдается у людей, умственное развитіе коихъ не превышаетъ развитія ребенка. Одинъ миссіонеръ, послѣ длинной проповѣди дикарямъ Африки, видълъ какъ одинъ изъ слушателей дословно повторилъ его проповъдь со всъми его жестами отъ начала до конца $^{1}$ ).

Но если наше прошедшее почти цѣликомъ скрыто отъ насъ, будучи подавлено потребностями настоящаго дѣйствія, то оно обрѣтаетъ мощь для перехода за порогъ сознанія во всѣхъ случаяхъ, когда мы дѣлаемся безучастны къ дѣятельности, чтобы какъ бы перенестись въ жизнь грёзъ. Естественный или искусственный сонъ вызываютъ именно такое отрѣшеніе. Недавно намъ доказывали, что во снѣ происходитъ перерывъ соединенія между чувственными и двигательными нервными элементами 2). Но и помимо этой

<sup>· 1)</sup> Kay, Memory and how to improve it, New-York, 1888, crp. 18.

<sup>2)</sup> Mathias Duval, Thèorie histologique du sommeil (C. R. de la Soc. de Biologie, 1895. стр. 74).—См. Lépine, ibid, стр. 85, и Revue de Médecine, августь 1894, и особенно Pupin, Le neurone et les hypothèses histologiques Paris, 1896.

остроумной гипотезы, нельзя не видъть во время по крайней мъръ функціональнаго ослабленія напряженности нервной системы, въ бодрственномъ состояніи всегда готовой продолжить полученное раздражение надлежащей реакціей. "Экзальтація" памяти въ некоторыхъ сновиденіяхъ и въ нфкоторыхъ сомнамбулическихъ состояніяхъ есть общеизвъстный фактъ наблюденія. Съ поражающей тогда воспоминанія, казавшіяся точностью возникаютъ вполнъ уничтоженными; мы переживаемъ во всъхъ подробностяхъ сцены дътства давно позабытыя; мы говоримъ даже на совершенно позабытыхъ языкахъ. Но нътъ ничего поучительне въ этомъ отношении того, что наблюдается въ случаяхъ внезапнаго удушенія, у утопленниковъ и повъшенныхъ. Послъ оживленія субъектъ разсказываетъ, что въ короткое время передъ нимъ прошли всв забытыя событія его жизни, съ мельчайшими подробностями и въ томъ порядкѣ, въ которомъ они совершались  $^{1}$ ).

Человъкъ, который грезилъ бы свою жизнь, а не переживалъ бы ее, безъ сомнънія тоже имълъ бы передъ глазами безконечное множество подробностей своего прошлаго. А тотъ, наоборотъ, который отказался бы отъ этой памяти со всъмъ тъмъ, что она порождаетъ, непрестанно разыгрывалъ бы свою жизнь, вмъсто того, чтобъ дъйствительно ее себъ представлять: сознательнымъ автоматомъ онъ шелъ бы по склону полезныхъ привычекъ, продолжающихъ возбу-

<sup>1)</sup> Winslow, Obscure Diseases of the Brain, стр. 250 и слъд.—Ribot, Maladie de la Mémoire, стр. 139 и слъд.— Maury, Le sommeil et les rêves, Paris, 1878, стр. 439.— Egger, Le moi des mourants (Revue Philosophique, январь октябрь 1896.)—См. выражение Ball'я: «Память это способность, которая ничего не теряеть и все записываеть.» (Цитир. Rouillard'омъ Les amnésies, диссертація на доктора мед., Paris, 1885, стр. 25.

жденіе въ надлежащую реакцію. Первый никогда не выходилъ бы изъ частнаго и даже индивидуальнаго. Оставляя каждому образу его дату во времени и его мъсто въ пространствъ, онъ видълъ бы, чъмъ каждый образъ отличается отъ другихъ, но не видълъ бы, въ чемъ онъ съ ними сходенъ. Второй, всегда влекомый привычкой, наоборотъ, различалъ бы во всякомъ положеніи только сторону практически сходную съ предыдущими положеніями. Неспособный, безъ сомнънія, мыслить общее, такъ какъ общая идея предполагаетъ, по крайней, мъръ виртуальное представление множества вспомянутыхъ образовъ, онъ все же вращался бы во всеобщемъ, ибо привычка относится . къ дъйствію, какъ общее относится къ мысли. Но эти два крайнія состоянія, одно-всецало созерцательной памяти, которая схватываетъ только частное въ своемъ видъніи, другое - всецъло двигательной памяти, налагающей печать обобщенности на свое дъйствіе, изолируются и обнаруживаются полностью только въ исключительныхъ случаяхъ. Въ нормальной жизни они тъсно перемъшиваются, отказываясь, какъ то, такъ и другое, отъ своей первоначальной чистоты. Первое выражается воспоминаніемъ различій, второе-воспріятіемъ сходствъ: у сліянія двухъ потоковъ является общая идея.

Здѣсь не мѣсто рѣшать вопросъ объ общихъ идеяхъ. Между этими идеями есть такія, которыя происходятъ не только изъ воспріятій и относятся лишь очень отдаленно къ матеріальнымъ предметамъ. Мы оставимъ ихъ въ сторонѣ и разсмотримъ только общія идеи, основанныя на томъ, что мы называемъ воспріятіемъ сходствъ. Мы желаемъ прослѣдить чистую память, память интегральную, въ непрестанномъ ея усиліи войти въ двигательную привычку. Этимъ мы уяснимъ лучше роль и природу этой памяти; но тѣмъ же самымъ мы, можетъ быть, и освѣтимъ—

разсмотрѣвъ ихъ въ совершенно особомъ видѣ—два понятія, также темныя, сходства и общности.

Подходя возможно ближе къ трудностямъ, психологическаго порядка, возникающимъ вокругъ проблемы общихъ идей, можно заключить ихъ, думаемъ, въ слѣдующій кругъ: чтобы обобщать, надо сперва абстрагировать, но чтобъ съ пользой абстрагировать, надо уже умъть обобщать. Около этого круга вертятся, сознательно или безсознательно, номинализмъ и концептуализмъ, и каждая изъ этихъ доктринъ имветъ за себя въ особенности несостоятельность другой. Номиналисты, видя въ общей идеъ только ея широту, разсматриваютъ ее просто какъ открытый и безконечный рядъ индивидуальныхъ объектовъ. Единство идеи состоитъ, стало быть, для нихъ, только въ тождествъ символа, коимъ мы обозначаемъ безразлично всъ эти различные предметы. По ихъ мнънію, мы начинаемъ съ того, что воспринимаемъ вещь, потомъ присваиваемъ ей слово; это слово, усиленное способностью или привычкой распространяться на неопредаленное число вещей, возводится тогда въ общую идею. Но для того, чтобы слово распространялось и все же ограничивалось предметами, имъ обозначаемыми, надобно еще, чтобъ предметы эти представляли для насъ сходства, которыя, сближая эти предметы другъ съ другомъ, отличаютъ ихъ отъ всъхъ предметовъ, этимъ словомъ не обозначаемыхъ. Итакъ, обобщение не происходитъ, повидимому, безъ абстрактнаго разсмотрѣнія общихъ качествъ, и номинализмъ, мало-по-малу, вынужденъ будетъ опредѣлять общую идею совокупностью ея признаковъ, а не только ея распространенностью, чего онъ сначала хотвлъ. Концептуализмъ исходить изъ перваго. По концептуализму, умъ расчленяетъ поверхностную цълостность индивида на различныя качества, изъ которыхъ каждое, отдъленное отъ индивида его ограничивавшаго, тфмъ самымъ становится представителемъ рода. Вмъсто того, чтобъ разсматривать каждый родъ какъ содержащій, фактически, множественность предметовъ, хотятъ, наоборотъ, чтобъ каждый предметъ заключалъ, въ возможности, множественность довъ въ видъ столькихъ же качествъ, имъ задержанныхъ въ себъ. Но вопросъ именно въ томъ, не остаются ли эти индивидуальныя качества, даже изолированныя усиліемъ абстракціи, индивидуальными, какъ И прежде. нужно ли, для возведенія ихъ въ роды, новаго усилія ума, при помощи котораго каждому качеству будетъ сперва дано названіе, а затѣмъ подъ этимъ названіемъ будетъ собрана множественность индивидуальныхъ предметовъ. Бълизна лиліи не бълизна снъга: будучи изолированы отъ снъга и отъ лиліи, онъ остаются бълизной лиліи и бѣлизной снѣга. Онѣ лишаются своей индивидуальности только когда мы принимаемъ во внимание ихъ сходство, обозначая ихъ общимъ именемъ: примъняя тогда это наименованіе неопредѣленному числу сходныхъ предметовъ, мы, какъ бы по рикошету, относимъ къ качеству то обобщеніе, которое слово выискивало для его приміненія къ вещамъ. Но разсуждая такимъ образомъ, не возвращаемся ли мы къ точкъ зрънія распространенности, которую мы оставили? Мы вертимся въ кругъ, номинализмъ приводитъ насъ къ концептуализму, концептуализмъ возвращаетъ насъ къ номинализму. Обобщение можно сдълать только посредствомъ извлеченія общихъ качествъ; но чтобъ оказаться общими, качества должны сперва подвергнуться обработкъ обобщенія.

Углубляясь въ эти двѣ противоположныя теоріи, можно открыть общій имъ обѣимъ постулатъ: и та, и другая предполагають, что мы исходимъ изъ воспріятія индивидуальныхъ предметовъ. Первая теорія образуетъ родъ перечисленіемъ; вторая—выдѣляетъ его анализомъ; но анализъ и перечисленія относятся къ индивидамъ, разсматриваемымъ

какъ реальности, данныя непосредственной интуиціей. Таковъ постулатъ. Не смотря на свою кажущуюся очевидность, онъ и не въроятенъ и не согласенъ съ фактами.

A priori кажется, что ясное различеніе индивидуальныхъ предметовъ есть роскошь воспріятія, подобно тому, какъ ясное представление общихъ идей есть утонченность ума. Совершенное представление о родахъ есть, конечно, принадлежность человъческой мысли; оно требуетъ усилія размышленія, которымъ мы въ представленіи сглаживаемъ особенности времени и мъста. Но размышление надъ этими особенностями, размышленіе, безъ котораго отъ насъ ускользала бы индивидуальность предметовъ, предполагаетъ способность замъчать различія, слъдовательно, предполагаетъ память образовъ, что несомнънно составляетъ привилегію челов жа и высших животных. Повидимому мы начинаемъ ни съ воспріятія индивида, ни съ усвоенія рода, но съ промежуточнаго познаванія, съ неяснаго чувства выдающагося качества или сходства: это чувство. одинаково удаленное и отъ ясно понятой общности и отъ ярко воспринятой индивидуальности, порождаетъ какъ ту, такъ и другую, — путемъ диссоціаціи. Мыслительный анализъ выдъляетъ его въ общую идею; различительная память уплотняетъ его въ воспріятіе индивидуальнаго.

Это станетъ яснымъ, разъ мы обратимся къ вполнѣ утилитарному происхожденію нашего воспріятія вещей. Въ извѣстномъ положеніи насъ болѣе всего интересуетъ и мы прежде всего стремимся уловить то, что можетъ отвѣчать наклонности или потребности: потребность направляется прямо къ сходству или качеству, ей не нужны индивидуальныя различія. Этимъ различеніемъ полезнаго должно обыкновенно ограничиваться воспріятіе животныхъ. Трава вообще притягиваетъ травоядное: цвѣтъ и запахъ травы, почувствованные и испытанные

какъ силы (мы не заходимъ такъ далеко, чтобъ сказать: мыслимые какъ качества или роды) являются единственными непосредственными данными внашняго воспріятія. На этомъ фонъ общности или сходства память животнаго можетъ выдълить контрасты, откуда родятся различія; оно отличитъ тогда одинъ пейзажъ отъ другого, одно поле отъ другого; но это уже будетъ, повторяемъ, излишекъ воспріятія, а не необходимое. Намъ скажутъ, что мы только отодвигаемъ задачу, что мы просто откидываемъ въ безсознательное процессъ, коимъ выдъляются сходства и установляются роды? Но мы ничего не откидываемъ безсознательное по той простой причинъ, что по нашему мнънію сходство выдъляется здъсь не усиліемъ психологическаго свойства: это сходство дъйствуетъ объективно, какъ сила, и вызываетъ тождественныя реакціи въ силу чисто физическаго закона, по которому одинаковыя общія слъдствія должны слъдовать за одинаковыми глубокими причинами. Если соляная кислота всегда дъйствуетъ на углекислую известь, — будь то мраморъ или мълъ, — развъ кто-нибудь скажетъ, что кислота разбираетъ между видами характерныя черты рода? Но въдь нътъ существенной разницы между процессомъ, помощью котораго эта кислота извлекаетъ основаніе изъ соли и процессомъ, которымъ растеніе неизмінно извлекаеть изъ всякой почвы различные элементы, служащие для его питания. Сделайте шагъ впередъ; представьте себъ зачаточное сознаніе, каково, можетъ быть, сознаніе амёбы, двигающейся въ каплъ воды: это крошечное существо будетъ ощущать сходства, а не различія органическихъ веществъ, которыя оно усваивать. Словомъ, можно проследить отъ минерала до растенія, отъ растенія до простфишихъ сознательныхъ существъ, отъ животнаго до человѣка ходъ процесса, которымъ вещи и существа схватываютъ въ окружающемъ то, что ихъ привлекаетъ, что ихъ практически интересуетъ, не нуждаясь въ абстракціи, просто потому, что все остальное въ ихъ окружающемъ остается имъ чуждо: это тожество реакціи на дъйствія поверхностно различныя и есть тотъ зародышъ, который человъческое сознаніе развиваетъ въ общія идеи.

Подумайте, въ самомъ дѣлѣ, о назначеніи нашей нервной системы, поскольку оно опредѣляется ея строеніемъ. Мы видимъ весьма различные аппараты воспріятія, соединенные, при посредствѣ центровъ, съ двигательными аппаратами. Ощущеніе неустойчиво; оно можетъ принимать очень разнообразные оттѣнки; двигательный механизмъ, наоборотъ, разъ установленный, будетъ дѣйствовать неизмѣнно одинаково. Стало быть, можно предположить воспріятія самыя различныя въ ихъ поверхностныхъ подробностяхъ; если онѣ продолжаются въ тѣ же двигательныя реакціи, если организмъ можетъ извлечь изъ нихъ тѣ же полезныя послѣдствія, если онѣ придаютъ тѣлу то же положеніе, нѣчто общее выдѣляется изъ нихъ и общая идея будетъ такимъ образомъ прочувствована, испытана, прежде чѣмъ стать представленіемъ.

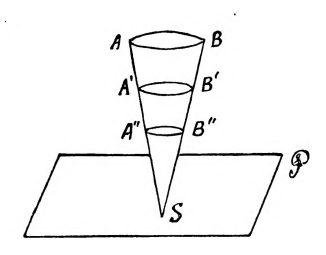
Наконецъ мы освободились отъ круга, въ которомъ были замкнуты сначала. Чтобы обобщать, сказали мы, надо абстрагировать сходства, но чтобы съ пользой выдълять сходство, надо уже умъть обобщать. На самомъ дълъ круга этого нътъ, потому что сходство, откуда исходитъ умъ, когда онъ абстрагируетъ сначала, не то сходство, къ которому умъ приходитъ, когда онъ сознательно обобщаетъ. Сходство, изъ котораго онъ исходитъ, сходство прочувствованное, прожитое или, если хотите, автоматически разыгранное. То, къ которому онъ приходитъ, есть сходство разумно наблюденное или продуманное. Но именно въ ходъ этого процесса създаются—двойнымъ усиліемъ, разумънія

и памяти - воспріятіе индивидовъ и воспріятіе родовъ: память налагаетъ различія на самопроизвольно абстрагированныя сходства, а разумѣніе выдѣляетъ изъ привычки къ сходству ясную идею общности. Изначально эта идея общности была нашимъ сознаніемъ тожества принятаго положенія при различности обстоятельствъ; это была сама привычка, поднимавшаяся изъ сферы движеній въ сферу мысли. Но отъ родовъ, механически намъченныхъ привычкой, мы перешли усиліемъ размышленія надъ самымъ этимъ процессомъ, къ общей иде в рода; разъ эта идея была составлена, мы построили, на этотъ разъ по своей волъ, неограниченное число общихъ понятій. Здѣсь нѣтъ надобности следовать за умомъ во всехъ подробностяхъ этого построенія. Скажемъ только, что разумъ, подражая работѣ устроилъ природы, также двигательные аппаразъ искусственные, заставляя раты. на этотъ отвъчать, въ ограниченномъ числъ, на неограниченную множественность индивидуальныхъ предметовъ: членораздъльная ръчь есть совокупность этихъ механизмовъ.

Эти двъ расходящіяся операціи ума—одна для различенія индивидовъ, другая для образованія родовъ—требуютъ одинаковаго усилія и идутъ съ одинаковой скоростью. Первая, требующая только вмъшательства памяти, совершается съ самаго начала нашего опыта, вторая безконечно продолжается, никогда не заканчиваясь. Первая приходитъ къ построенію стойкихъ образовъ, которые въ свою очередь скопляются въ памяти; вторая создаетъ не стойкія и исчезающія представленія. Остановимся на этомъ послъднемъ пунктъ; здъсь мы дошли до существеннаго явленія умственной жизни.

Сущность общей идеи въ томъ, чтобы безъ остановки вращаться между сферой дъйствія и сферой чистой памяти. Возвратимся къ схемъ, нами уже очерченной. Въ S нахо-

дится актуальное воспріятіе моего тѣла, т. е. нѣкое чувственно-двигательное равновѣсіе. На поверхности основанія AB будутъ расположены, если хотите, мои воспоминанія въ ихъ цѣлокупности. Въ конусѣ такимъ образомъ опредѣленномъ, общая идея будетъ безпрерывно колебаться между вершиной S и основаніемъ AB. Въ S она приметъ ясную форму тѣлеснаго положенія или произнесеннаго слова; въ AB она приметъ не менѣе ясный аспектъ тысячи индивидуальныхъ образовъ, о которые разбивается ея хрупкое единство. Вотъ почему психологія, которая придерживается за ко н че н н а го, имѣетъ дѣло съ в е ща м и



и не въдаетъ прогрессированій, не увидитъ въ этомъ движеніи ничего, кромъ крайнихъ точекъ, между которыми оно происходитъ; для нея общая идея будетъ совпадать то съ дъйствіемъ, которое ее разыгрываетъ, или, со словомъ ее выражающимъ, то

съ множественными образами, въ неопредъленномъ числъ, равнозначущими ей въ памяти. Но дъло въ томъ, что общая идея ускользаетъ отъ насъ, когда мы мнимъ укръпить ее у того или другого изъ этихъ двухъ концовъ. Она состоитъ въ двойномъ теченіи, идущемъ отъ одного конца къ другому, она всегда готова то кристаллизоваться въ словахъ, то улетучиться въ воспоминаніяхъ.

Это значить, что между чувственно-двигательными механизмами, изображаемыми точкой S, и совокупностью воспоминаній, расположенных въ AB, есть мѣсто—на что мы указали въ предыдущей главѣ—тысячамъ повтореній нашей психологической жизни, изображаемымъ сѣченіями

A'B', A''B'' и т. д., того же конуса. Мы стремимся разсъяться въ AB, по мѣрѣ того какъ отдаляемся отъ нашего чувственнаго и двигательнаго состоянія, чтобы жить жизнью грёзы; мы стремимся сосредоточиться въ B по мѣрѣ того, какъ крѣпче привязываемся къ наличной реальности, отвѣчая двигательными реакціями на чувственныя возбужденія. D е facto, нормальное я никогда не укрѣпляется въ одномъ изъ этихъ крайнихъ положеній; оно двигается между ними, по очереди принимаетъ положенія, изображаемыя промежуточными сѣченіями или, другими словами, придаетъ своимъ представленіемъ ровно столько образа и ровно столько идеи, чтобы они могли принимать полезное участіе въ наличномъ дѣйствіи.

Изъ этой концепціи низшей умственной жизни могутъ быть выведены законы ассоціаціи идей. Но прежде чѣмъ приступить къ этому вопросу, покажемъ недостаточность ходячихъ теорій ассоціаціи.

Не подлежитъ сомнънію, что каждая возникающая въ умъ идея имъетъ отношение сходства или смежности съ предъидущимъ умственнымъ состояніемъ; но такое утвержденіе не уясняетъ намъ механизма ассоціаціи, и, по правдъ сказать, не научаетъ насъ ровно ничему. Въ самомъ дълъ, нътъ двухъ идей, которыя не имъли бы между собою чего нибудь сходнаго или не прикасались бы какими либо сторонами. Если дъло въ сходствъ, то какъ бы глубоки ни были различія, отдъляющія два образа, можно всегда найти, - поднявшись достаточно высоко, - общій родъ, къ которому они принадлежатъ и, следовательно, сходство ихъ соединяющее. Если д $^{1}$ ло в $^{1}$ смежности, то воспріятіе A, какъ мы сказали выше, вызываетъ "по смежности" старый образъ B, лишь когда онъ вызываетъ сперва образъ  $A^\prime$  съ нимъ схожій, потому что въ B соприкасается въ памяти воспоминаніе A', а не воспріятіе A, стало быть, какъ бы отдаленно другъ отъ друга ни были, по предположенію, члены A и B, между ними всегда можно будетъ установить отношеніе по смежности, если вставочный членъ A' имѣетъ съ A достаточно отдаленное сходство. Это значитъ, что между какими бы то ни было двумя идеями, наудачу взятыми, всегда есть сходство и всегда, если хотите, смежность, такъ что, открывая отношеніе смежности или сходства между двумя послѣдующими представленіями, ничуть не объясняютъ почему одно изъ нихъ вызываетъ другое.

Настоящій вопросъ въ томъ, чтобъ узнать какъ совершается выборъ между безконечнымъ числомъ воспоминаній. которыя всв чвмъ нибудь походятъ на наличное воспріятіе и почему одно изъ нихъ-именно это, а не другоевыступаетъ на свътъ сознанія. Но на этотъ вопросъ ассоціаціонизмъ отвѣтить не можетъ, потому что и идеи и образы онъ возводитъ въ независимыя сущности, плавающія, какъ атомы Эпикура, во внутреннемъ пространствѣ, сближающіяся, сцѣпляющіяся, когда случайность приведетъ ихъ въ сферу притяженія однѣхъ другими. Углубляя доктрину въ этомъ пунктъ, увидъли бы, что ея ошибка въ слишкомъ большой интелектуализаціи идей, въ приданіи имъ чисто спекулятивной роли, въ признаніи, что онъ существуютъ сами для себя, а не для насъ, въ томъ, что упустили изъ вниманія ихъ отношеніе къ дѣятельной роли воленія. Если воспоминанія блуждають, безразличныя въ инертномъ и аморфномъ сознаніи, то нътъ никакой причины, чтобъ наличное воспріятіе привлекло предпочтительно одно ихъ нихъ: я могу, стало быть, только констатировать встрвчу, разъ она произошла, и говоритъ о сходствъ или смежности, а это сводится въ сущности, къ смутному признанію, что состоянія сознанія имъютъ между собою сродство.

Но само это сродство, принимающее двойную форму смежности и сходства, ассоціаціонизмъ не можетъ ничъмъ объяснить. Общая тенденція ассоціироваться остается, по этой доктринъ, столь же темной, какъ и частныя формы ассоціаціи. Установивъ индивидуальныя воспоминанія образы, какъ совершенно законченныя вещи, данныя такими въ теченіе нашей умственной жизни, ассоціаціонизмъ вынужденъ предполагать между этими предметами таинственныя притяженія, о которыхъ нельзя даже сказать заранъе, какъ о физическомъ притяжении, какими явленіями они обнаружатся. Зачамь образь, довлающій себа по гипотезъ, сталъ бы присоединять къ себъ другіе образы, сходные или данные съ нимъ какъ смежные? Но дѣло въ томъ, что этотъ независимый образъ есть искусственный и поздній продукть ума. В в мы воспринимаемъ сходства раньше чъмъ воспринимаемъ схожихъ между собою индивидовъ и, въ аггрегатъ смежныхъ частей, воспринимаемъ цълое раньше частей. Мы идемъ отъ сходства къ сходнымъ предметамъ, вышивая по сходству, этой общей канвъ, разновидность индивидуальныхъ различій. И мы идемъ также отъ цълаго къ частямъ путемъ расчлененія, законъ котораго мы найдемъ ниже, раздробляя, для наибольшаго удобства практической жизни, непрерывность реальнаго. Ассоціація, стало быть, не первоначальный фактъ; мы начинаемъ съ диссоціаціи, и тенденція каждаго воспоминанія присоединять къ себъ другія воспоминанія, объясняется естественнымъ возвратомъ ума къ нераздъльному единству воспріятія.

Здѣсь мы открываемъ коренной недостатокъ ассоціаціонизма. Разъ дано наличное воспріятіе, которое поочередно образуетъ, съ различными воспоминаніями, нѣсколько послѣдовательныхъ ассоціацій, есть два способа, сказали мы, представлять себѣ механизмъ этой ассоціаціи. Можно

предположить, что воспріятіе остается тождественнымъ самому себъ, настоящимъ психологическимъ атомомъ, присоединяющимъ къ себъ другія воспріятія по мъръ того какъ онъ проходятъ около него. Такова точка зрънія ассоціаціонизма. Но есть другая точка зрѣнія и именно ее мы намъчали въ нашей теоріи узнаванія. Мы предположили, что наша личность, въ ея цъломъ, съ цълокупностью нашихъ воспоминаній, входитъ нераздъльной въ воспріятіе настоящаго момента. И тогда, если это воспріятіе поочередно вызываетъ различныя воспоминанія, то не потому, что оно, оставаясь неподвижнымъ, присоединяетъ себъ механически все большее число элементовъ,но потому, что все наше сознаніе расширяется и, разливаясь тогда на болъе обширной поверхности, можетъ подробнъе охватить свое богатство. Такъ туманная группа, наблюдаемая все въ болъе сильные телескопы, распадается на большое число звъздъ. Въ первой гипотезъ (она имъетъ за себя только кажущуюся простоту и аналогію съ дурно понятымъ атомизмомъ) каждое воспоминаніе составляетъ независимое и застывшее существо, и нельзя сказать, ни для чего оно старается присоединить себъ другія воспоминанія, ни какъ оно ихъ выбираетъ для ассоціаціи, въ силу смежности или сходства, среди тысячъ другихъ равноправныхъ воспоминаній. Надо предположить, что идеи сталкиваются случайно, или что между ними дъйствуютъ таинственныя силы, а тогда этому противоръчитъ свидътельство сознанія, никогда не обнаруживающаго намъ психологическихъ явленій, существующихъ въ независимомъ состояніи. Во второй гипотезф, ограничиваются удостовфреніемъ солидарности между психологическими фактами, всегда данными вмъстъ непосредственному сознанію какъ нераздъльное цълое, которое размышленіемъ расчленяется на отдъльныя части. А тогда надо объяснять уже не связность внутреннихъ состояній, но двойное движеніе сжатія и расширенія, которымъ сознаніе сокращаетъ или распространяетъ развитіе своего содержанія. Но это движеніе выводится, какъ мы увидимъ, изъ основныхъ потребностей жизни; и легко также видѣть, почему "ассоціаціи", которыя мы, повидимому, образуемъ вдоль этого движенія, исчерпываютъ всѣ послѣдующія степени смежности и сходства.

Представимъ себъ, на одно мгновеніе, что наша психологическая жизнь сводится къ однъмъ чувственно-двигательнымъ функціямъ. Другими словами, помѣстимся, начерченной нами схематической фигурѣ (стр. 172), въ точк $\mathbf{t}$  S, соотв $\mathbf{t}$ тствующей возможно полному упрощенію нашей умственной жизни. Въ этомъ состояніи всякое воспріятіе само собою продолжается въ надлежащія реакціи, потому что предыдущія аналогичныя воспріятія построили болъе или менъе сложные моторные аппараты, которые ждутъ только повторенія того же призыва, чтобъ прійти въ дъйствіе. Въ этомъ механизмъ есть ассоціація по с жодству, потому что наличное воспріятіе дъйствуетъ въ въ силу подобія съ прошлыми воспріятіями, и есть также ассоціація по смежности, потому что движенія, слѣдующія за этими старыми воспріятіями, воспроизводятся вновь, и могутъ даже повлечь за собою неопредъленное число дъйствій, координированныхъ съ первымъ дъйствіемъ. Мы ухватываемъ здъсь, у самаго источника и почти слитыми вмъсть-не мыслимыя, конечно, а разигранныя и пережитыя - ассоціацію по сходству и ассоаціацію по смежности. Это не соприкасающіяся формы нашей психологической жизни. Онъ представляютъ собою два дополнительныхъ аспекта одного и того же основного стремленія, стремленія всякаго организма извлечь изъ даннаго положенія все, что въ немъ есть выгоднаго, и сохранить возможную реакцію, въ видъ двигательной привычки, чтобы использовать ее при положеніяхъ того же рода.

Перенесемся теперь разомъ на противуположный край нашей умственной жизни. Перейдемъ согласно нашему методу, отъ психологическаго состоянія просто "разыграннаго" къ психологическому состоянію исключительно "мечтаемому". Другими словами, помъстимся на то основаніе памяти AB (стр. 172), гд зарисовываются, въ мельчайшихъ подробностяхъ, событія нашей прошедшей жизни. Оторванное отъ дъйствія, сознаніе, которое держало бы, такимъ образомъ, передъ своимъ взоромъ цълокупность своего прошлаго, не имъло бы никакой причины остановиться скорве на одной, чвмъ на другой части этого прошлаго. Въ одномъ смыслъ, всъ его воспоминанія отличались бы отъ его актуальнаго воспріятія, такъ какъ, взятыя во всей множественности своихъ подробностей, два воспоминанія никогда не тождественны. Но въ другомъ смыслъ, любое воспоминание могло бы быть сближено съ наличнымъ положеніемъ: достаточно отбросить, въ этомъ воспріятіи и въ этомъ воспоминаніи, требуемое число подробностей, чтобы выявилось лишь сходство. Если воспоминаніе связалось съ воспріятіемъ, то множество событій, смежныхъ съ воспоминаніемъ, тѣмъ самымъ связалось бы съ воспріятіемъ-множество неопредѣленное, которое остановилось бы только въ той точкъ, гдъ пожелали бы остановиться. Нътъ жизненныхъ потребностей, чтобы упорядочить слъдствіе сходства и, слъдовательно, смежности, а такъ какъ, въ сущности, все сходно, то все можетъ ассоціироваться. Актуальное воспріятіе только что продолжалось въ опредъленныя движенія; оно растворяется теперь въ безконечности воспоминаній одинаково возможныхъ.  ${\cal U}$  такъ ассоціація вызвала бы въ AB произвольный вы боръ, въ S неминуемое дъйствіе.

Это лишь крайніе преділы, на которые психологъ долженъ поочередно становиться для удобства изученія, но фактически, они никогда не достижимы. Не сущекрайней фафм у человъка, чисто ПО ственно-двигательнаго состоянія, какъ нізть у него мечтательной жизни безъ субстрата неясной дъятельности. Мы сказали, что наша нормальная психологическая жизнь колеблется между этими двумя крайностями. Съ одной стороны, чувственно - двигательное состояние S направляетъ память, составляя, въ сущности, ея актуальную и дъятельную конечность; съ другой стороны, сама эта память, съ цѣлокупностью нашего прошлаго, напоромъ впередъ стремится отпечатлъть на наличномъ дъйствіи возможно большую часть самой себя. Изъ этого двойного усилія во всякое мгновеніе образуется неопредъленное множество возможныхъ состояній памяти, изображенныхъ на на-каждое изъ нихъ-повторение всей нашей прошлой жизни. Но каждое изъ этихъ съченій болье или менье обширно, смотря по тому, приближается-ли оно къ основанію или къ вершинъ; кромъ того, каждое изъ этихъ полныхъ представленій нашего прошлаго выводить на свъть сознанія лишь то, что можетъ уложиться въ чувственно-двигательное состояніе, то, слѣдовательно, что сходно съ наличнымъ воспріятіемъ съ точки зрѣнія дѣйствія, которое надлежитъ выполнить. Другими словами, интегральная память отвъчаетъ на призывъ наличнаго состоянія двумя одновременными. движеніями; движеніемъ перемъщенія, которымъ она цъликомъ идетъ на встръчу опыту и, такимъ образомъ, болъе или менъе сжимается, не раздъляясь въ виду дъйствія; движеніемъ вращенія вокругъ себя самой, которымъ она орјентируется, обращая къ положенію момента наиболъе полезную свою сторону. Разнообразныя формы ассоціаціи

по сходству соотвътствуютъ этимъ разнымъ степенямъ со-кращенія.

Все происходитъ такъ, какъ будто наши воспоминанія повторяются въ неопределенномъ числе разъ въ тысячахъ возможныхъ сокращеній нашей прошедшей жизни. Они принимаютъ болъе обыденную форму, когда память сжимается сильнъе, становятся болъе личными, когда память расширяется, и входятъ, наконецъ, въ безпредъльное множество различныхъ "систематизацій". Слово, сказанное на иностранномъ языкъ, можетъ заставить меня подумать объ этомъ языкъ вообще или объ голосъ, который когда-то произносиль это слово особеннымь образомъ. Эти двъ ассоціаціи по сходству не зависять отъ случайнаго появленія двухъ различныхъ представленій, случайно приведенныхъ въ сферу притяженія актуальнаго воспріятія. Онъ соотвътствуютъ двумъ различнымъ умственнымъ настроеніямъ, двумъ различнымъ степенямъ напряженія памяти, — въ одномъ случаъ болъе близкой къ чистому образу, въ другомъ болье расположенной къ непосредственному отвъту, т. е. къ дъйствію. Классифицировать эти системы, изучить законъ, который связываетъ каждую изъ нихъ съ различными "тонусами" нашей умственной жизни, показать, какъ каждый изъ этихъ тонусовъ самъ опредъляется необходимостями момента, а также измѣнчивой степенью нашего личнаго усилія, это было бы трудной задачей; вся эта психологія еще не установлена и сейчасъ мы не желаемъ и приступать къ этому. Но всякій изъ насъ чувствуетъ, что законы эти есть, что существують устойчивыя соотношенія такого рода. Мы знаемъ, напримъръ, когда читаемъ психологическій романъ, что нъкоторыя ассоціаціи идей, которыя намъ описываютъ, истинны, что онъ могли переживаться; другія насъ поражаютъ непріятно или не даютъ намъ впечатлѣніе реальнаго, потому что мы чувствуемъ въ нихъ

результать механическаго сближенія между различными высотами духа, какъ будто авторъ не съумъль удержаться на выбранной имъ плоскости умственной жизни. Память имъетъ, стало быть, послъдовательныя и различныя степени напряженія или жизненности, которыя, несомнѣнно, трудно опредълить, но человъкъ, живописующій душу, не можетъ безнаказанно смъшивать ихъ между собою. Къ тому же патологія подтверждаетъ эту истину—правда на весьма грубыхъ примърахъ—которую каждый чувствуетъ инстинктивно. Въ "систематизированныхъ амнезіяхъ" истеричныхъ, напримъръ, воспоминанія, повидимому утраченныя, въ дъйствительности существуютъ; но всъ они относятся,— это не подлежитъ сомнѣнію,—къ опредъленному тонусу интеллектуальной жизненности, для субъекта уже невозможному.

Если существують различныя плоскости—въ неопредъленномъ числъ-для ассоціацій по сходству, то онъ существуютъ и для ассоціацій по смежности. Въ крайней плоскости, представляющей основание памяти, натъ воспоминанія не связаннаго по смежности съ цалокупностью событій ему предшествующихъ, а также и послѣдующихъ. Между тамъ въ точка, гда сосредоточивается наше дайствіе въ пространствъ, смежность приводитъ вновь, въ видъ движенія, только къ реакціи, непосредственно слѣдующей за подобнымъ же воспріятіемъ въ прошломъ. Въдь всякая ассоціація по смежности предполагаетъ положеніе духа промежуточное между этими двумя крайними границами. Если и здъсь предположить множество возможныхъ повтореній совокупности нашихъ воспоминаній, каждый экземпляръ нашей протекшей жизни разрѣжется, по своему, на опредѣленные слои, и способъ раздъленія будетъ иной, если перейти отъ одного экземпляра къ другому, потому что каждый изъ нихъ характеризуется именно природой пре-

обладающихъ воспоминаній, къ которымъ другія воспоминанія прислоняются, какъ къ точк опоры. Такъ напримъръ, чъмъ болье приближаешься къ дъйствію, тымъ болье смежность приближается къ сходству и отличается такимъ образомъ отъ простого отношенія хронологической послѣдовательности: такъ о словахъ иностраннаго языка, когда они вызываютъ другъ друга въ памяти, нельзя сказать ассоціируются ли они по сходству или по смежности. Наоборотъ, чъмъ болъе мы отръшаемся отъ реальнаго или возможнаго дъйствія, тъмъ болъе ассоціація по смежности стремится попросту воспроизвести послѣдовательные образы нашей прошедшей жизни. Основательное изучение этихъ разныхъ системъ здъсь невозможно. Достаточно указать, что системы эти не образованы изъ соприставленныхъ, отдъльныхъ какъ атомы, воспоминаній. Всегда есть нъсколько преобладающихъ воспоминаній, яркихъ точекъ, вокругъ которыхъ остальныя образуютъ неопредъленную туманность. Эти яркія точки умножаются по мірь расширенія нашей памяти. Процессъ локализаціи воспоминаній въ прошломъ, напримъръ, вовсе не заключается въ томъ, чтобы рыться въ массъ воспоминаній, какъ въ мъшкъ и вытаскивать оттуда все болъе сближенныя воспоминанія, между которыми и станетъ на свое мъсто воспоминание, которое надо локализовать. Какимъ счастливымъ случаемъ мы попадемъ именно на увеличивающееся число промежуточныхъ воспоминаній? Работа локализаціи, въ дъйствительности, состоитъ въ растущемъ усиліи расширенія, которымъ память, всегда всецъло наличная для самой себя, распространяетъ свои воспоминанія на все болье и болье обширную поверхность и наконецъ различаетъ, - въ скопищъ до той поры безпорядочномъ, -- воспоминаніе, до сихъ поръ не находившее своего мъста. И здъсь патологія памяти даетъ намъ поучительныя свъдънія. Весьма въроятно, что, въ

ретроградной амнезіи, воспоминанія, исчезающія изъ сознанія, сохраняются на крайнихъ плоскостяхъ памяти, и субъектъ можетъ найти ихъ тамъ при исключительномъ усиліи, которое онъ совершаетъ, напримъръ, въ состояніи гипноза. Но на низшихъ плоскостяхъ, эти воспоминанія какъ бы ждали преобладающаго образа, къ которому могли бы прислониться. То или иное внезапное потрясеніе или сильное волненіе станетъ рѣшающимъ событіемъ, съ которымъ они свяжутся; а если это событіе, вслѣдствіе своей внезапности, выдълится изъ остальной исторіи нашей жизни, они послъдуютъ за нимъ въ забвеніе. Такъ становится понятнымъ, что амнезія слѣдующая за потрясеніемъ, нравственнымъ или физическимъ, включаетъ и событія непосредственно предшествовавшія, - явленіе, которое очень трудно объяснить при всякой другой концепціи памяти. Замътимъ мимоходомъ: если не приписывать рода ожиданія свѣжимъ воспоминаніямъ, и даже относительно давнимъ, то нормальная работа памяти станетъ непонятной. Ибо всякое событіе, воспоминаніе о которомъ запечатлълось въ памяти, какъ бы оно ни было просто. занимало нѣкоторое время. Воспріятія, кои наполнили первый періодъ этого промежутка и которыя образуютъ теперь съ послѣдующими воспріятіями нераздѣльное воспоминаніе, стало быть "висъли въ воздухъ" пока еще не произошла ръшительная часть событія. Стало быть, между исчезновеніемъ какого-нибудь воспоминанія съ его предварительными подробностями, и уничтоженіемъ, при ретроградной амнезіи, болъе или менъе большаго числа воспоминаній, предшествовавшихъ данному событію, существуетъ простая разница въ степени, а не по существу.

Изъ этихъ различныхъ взглядовъ на низшую умственную жизнь вытекаетъ извъстная теорія умственнаго равновъсія. Это равновъсіе будетъ очевидно нарушено только

пертурбаціей элементовъ, служащихъ ему матеріаломъ. Здѣсь не можетъ быть рѣчи о поднятіи вопросовъ патологіи души, но мы все же не можемъ окончательно исключить ихъ, ибо стараемся опредѣлить точныя соотношенія тѣла и духа.

Мы предположили, что духъ безпрерывно пробъгаетъ промежутокъ между двумя крайними предълами, между плоскостью дъйствія и плоскостью мечты. Нужно ли принять рѣшеніе? Собирая и организуя цѣлокупность своего опыта въ томъ, что мы называемъ характеромъ, духъ направитъ его къ дъйствіямъ, а въ нихъ вы найдете, вмъстъ съ прошлымъ, служащимъ имъ основой, непредвидънную форму, которую личность имъ придастъ; но дъйствіе станетъ выполнимымъ, только если оно вполнъ войдетъ въ актуальное положеніе, т. е. въ совокупность обстоятельствъ, порождаемыхъ опредъленнымъ положеніемъ тъла во времени и въ пространствъ. Если дъло идетъ объ умственной работъ, о составленіи концепціи, объ извлеченіи болѣе или менѣе общей множественности воспоминаній, -- то большой просторъ оставляется фантазіи съ одной стороны, логическому различенію, съ другой: но идея, чтобъ сдівлаться жизнеспособной, должна будетъ, какой либо стороной коснуться наличной реальности, т. е. постепенно и прогрессивно уменьшаясь или сжимаясь, стать такой, чтобъ тъло могло ее болъе или менъе разыграть, а духъ представить. Наше тъло, съ ощущеніями, которыя оно получаетъ и съ движеніями, которыя оно способно выполнить, есть стало быть дъйствительно то, что удерживаетъ духъ, то, что даетъ ему устойчивость и равновъсіе. Дъятельность духа безконечно переходитъ за предѣлы массы накопленныхъ воспоминаній, какъ сама эта масса воспоминаній безконечно превышаетъ ощущенія и движенія настоящей минуты; но эти ощущенія и эти движенія обусловливають то, что можно было бы назвать в н и м а н і е м ъ к ъ ж и з н и, вотъ почему въ нормальной работѣ духа все зависитъ отъ ихъ сцѣпленія, какъ въ пирамидѣ, которая стояла бы на своей вершинѣ.

Стоитъ только взглянуть на тонкое строеніе нервной системы, открытое намъ недавними изслъдованіями. Всюду какъ будто проводники и нигдъ нътъ центровъ. Нити, приставленныя одна къ другой концами, которые безъ сомнфнія сближаются, когда проходитъ токъ, - вотъ все что видно. И, можетъ быть, больше ничего и нътъ, если правда, что тъло есть только мъсто встръчи полученными возбужденіями и выполненными движеніями, какъ мы всюду предполагали въ настоящемъ трудъ. Но эти нити, получающія отъ внішней среды колебанія и возбужденія и отсылающія ихъ въ формъ соотвътствующихъ реакцій, эти нити, столь мудро натянутыя отъ периферіи къ периферіи, именно прочностью своихъ соединеній и точностью своихъ перекрещиваній, обезпечиваютъ чувственнодвигательное равновъсіе тъла, т. е. его приспособленіе къ наличному положенію. Ослабьте это напряженіе или нарушьте это равновъсіе: все произойдеть такъ, какъ будто разсѣялось вниманіе къ жизни. Въ этомъ, повидимому, состоитъ греза и безумство.

Мы только что говорили о недавней гипотезѣ, объясняющей сонъ нарушеніемъ солидарности между нейронами. Если даже не признавать этой гипотезы (хотя она подтверждается интересными опытами) все же въ глубокомъ снѣ надо предположить, по крайней мѣрѣ, функціональное нарушеніе соотношенія, установленнаго въ нервной системѣ между возбужденіемъ и двигательной реакціей. Такъ что сновидѣніе всегда будетъ состояніемъ духа, при которомъ вниманіе не удерживается чувственно-двигательнымъ равновѣсіемъ тѣла. Становится все болѣе и болѣе вѣро-

ятнымъ, что эта ослабленность нервной системы зависитъ отъ отравленія ея элементовъ не выдъленными продуктами нормальной даятельности въ состояніи бодрствованія. Но въдь сновидъніе во всъхъ отношеніяхъ полобно помѣшательству. Не только въ своихъ психологическихъ симптомахъ, помъшательство во всемъ напоминаетъ сонъ до такой степени, что сравнение этихъ двухъ состояній стало банальнымъ; но причиной помъшательства является, повидимому, также мозговое истощеніе, причиненное, какъ и нормальная усталость, накопленіемъ специфическихъядовъ въ нервной системъ 1). Извъстно, что помъщательство часто слѣдуетъ за инфекціонными болѣзнями, и что, кътому же, можно ядовитыми веществами вызвать всъ его явленія 2). Не въроятно ли, поэтому, что нарушеніе умственнаго равновъсія въ помъщательствъ зависитъ просто отъ пертурбацій чувственно-двигательныхъ отношеній, установленныхъ въ организмъ? Этой пертурбаціи было-бы достаточно, чтобъ создать родъ психическаго головокруженія, повліять такъ, чтобъ память и вниманіе потеряли соприкосновение съ дъйствительностью. Прочитайте описанія начала болъзни, сдъланныя нъкоторыми помъщанными: они часто испытываютъ чувство странности или, какъ они говорятъ "не реальности", какъ будто всспринимаемыя вещи теряютъ для нихъ рельефъ и прочность 3). Если нашъ анализъ въренъ, то конкретное чувство наличной реальности состоитъ въ сознаніи нами движеній, которыми

<sup>1)</sup> Эта мысль была недавно высказана разными авторами. Систематическое изложение ея можно найти въ работъ Cowles'a, The mechanism of insanity (American Journal of Insanity, 1890—91)

<sup>2)</sup> См. особенно Moreau de Tours, Du hachish, Paris, 1845.

Ball, Leçons sur les maladies mentales, Paris, 1890, стр. 608 и слъд.—См. интересный разборъ: Visions, a personal narrative. (Journal of mental science, 1896, стр. 284).

нашъ организмъ естественно отвѣчаетъ на возбужденія; такъ что, когда соотношеніе между ощущеніями и движеніями нарушается, чувство реальнаго слабѣетъ или исчезаетъ.

Здѣсь, конечно, пришлось бы сдѣлать много различій не только между разными формами помъшательства, но и между настоящимъ помъшательствомъ и тъми расщепленіями личности, которыя современная психологія такъ интересно съ ними сблизила 1). Въ этихъ болѣзняхъ личности, повидимому, группы воспоминаній отдѣляются отъ центральной памяти и лишаются своей солидарности съ другими воспоминаніями. Но радко чтобъ въ этихъ случаяхъ не наблюдались также разобщенія чувствительности и движеній 2). Мы не можемъ не видъть въ этихъ послъднихъ явленіяхъ настоящаго матеріальнаго субстрата первыхъ. Если върно, что вся наша умственная жизнь опирается на свое остріе, т. е. на чувственно-двигательныя функціи, которыми она вдвигается въ наличную дѣйствительность, умственное равновъсіе будетъ различнымъ образомъ нарушено, смотря по различнымъ разстройствамъ этихъ функцій. На ряду съ пораженіями, захватывающими общую жизненность чувственно-двигательныхъ функцій, ослабляющими и уничтожающими то, что мы назвали чувствомъ реальнаго, есть другія пораженія, кои выражаются въ механическомъ, а уже не въ динамическомъ, уменьшеніи этихъ функцій, — какъ будто нѣкоторыя чувственно-двигательныя соединенія просто отдівляются другь отъ друга. Если гипотеза наша правильна, память, въ этихъ двухъ случаяхъ, будетъ различно затронута. Въ первомъ случаѣ, ни одно воспоминание не исчезнетъ, но всъ воспоминания бу-

<sup>1)</sup> Pierre Janet, Les accidents mentaux, Paris, 1894, стр. 292 и слъд.

<sup>2)</sup> Pierre Janet L'automatisme psychologique, Paris, 1889, стр. 95 и слъд.

дутъ менѣе упрочены, менѣе устойчиво направлены къ реальному, отсюда—настоящее нарушеніе умственнагоравновѣсія. Во второмъ случаѣ, равновѣсіе нарушено не будетъ, но оно утратитъ свою полноту. Воспоминанія сохранятъ свой нормальный видъ, но частью утратятъ свою солидарность, ибо ихъ чувственно-двигательная основа, хотя и не будетъ, такъ сказать, химически измѣнена, но будетъ механически уменьшена. Какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случаѣ, впрочемъ, воспоминанія не будутъ непосредственно затронуты или повреждены.

Предположение, что тъло сохраняетъ воспоминания въ формѣ особыхъ мозговыхъ приспособленій, что потери и уменьшенія памяти состоять въ болье или менье полномъ разрушеніи этихъ механизмовъ, что экзальтація памяти и галлюцинаціи зависять, наобороть, отъ преувеличенной дъятельности этихъ механизмовъ, не подтверждается, стало быть, ни разсужденіемъ, ни фактами. Есть, правда, одинъ случай, только одинъ, гдѣ наблюденіе, на первый взглядъ, какъ бы вызываетъ такое предположение: мы имфемъ въ виду афазію или вообще разстройства слухового и зрительнаго узнаванія. Это единственный случай, гдф можно установить постоянное мъсто болъзни, въ опредъленной извилинъ мозга; но это именно случай также, гдъ мы не видимъ механическаго и сейчасъ же окончательнаго уничтоженія тъхъ или иныхъ воспоминаній, но скорье постепенное и функціональное ослабленіе всей заинтересованной памяти. Мы объяснили, какъ мозговое пораженіе причинить это ослабленіе, при чемъ совсѣмъ можетъ не надо предполагать запаса воспоминаній, накопленныхъ въ мозгу. Здъсь, на самомъ дълъ, поражены чувственныя и двигательныя области, соотвътствующія воспріятію этого рода, и особенно придатки, позволяющіе приводить ихъ въ движение изнутри, такъ что воспоминанию не за что ухватиться и оно наконецъ становится практически безсильнымъ: въдь въ психологіи безсиліе значитъ безсознательность. Во всъхъ другихъ случаяхъ, наблюдаемое или предполагаемое пораженіе, никогда точно не локализированное, дъйствуетъ пертурбаціей, вносимой ею въ совокупность чувственно двигательныхъ соединеній, измѣняя эту массу или раздробляя ее: отсюда нарушеніе или упрощеніе умственнаго равновъсія, и, по рикошету, безпорядочность или разъединеніе воспоминаній. Доктрина, дълающая изъ памяти непосредственную функцію мозга, доктрина, поднимаюнеразръшимыя теоретическія затрудненія, доктрина, сложность коей превосходитъ всякое воображение, а выводы несовивстимы съ данными внутренняго наблюденія, не можетъ, стало быть, расчитывать и на поддержку со стороны патологіи мозга. Всь факты, и всь аналогіи говорять въ пользу теоріи, которая смотритъ на мозгъ только какъ на посредника между ощущеніями и движеніями, принимаетъ совокупность ощущеній и движеній за крайнее остріе умственной жизни, остріе безпрерывно вдвигающееся въ ткань событій; той теоріи, которая, приписывая тълу единственную функцію оріентировать память къ реальному и единять ее съ настоящимъ, смотритъ на самое память какъ на нѣчто абсолютно независимое отъ матеріи. Въ этомъ смысль, мозгъ содъйствуетъ вызову полезнаго воспоминанія, но еще гораздо больше временному отстраненію всъхъ другихъ воспоминаній. Мы не понимаемъ, какъ память могла бы вмъститься въ матерію, но мы хорошо понимаемъ по глубокому выраженію одного современнаго философачто "матеріальность влагаетъ въ насъ забвеніе"  $^{1}$ ).

<sup>1)</sup> Ravaisson, La philosophie en France au XIX-e siècle, 3-е изд., стр. 176.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

О разграниченін п фиксаціи образовъ.—Воспріятіе и матерія.— Душа и тіло.

Изъ трехъ первыхъ главъ этой книги вытекаетъ одно общее заключеніе: тъло, всегда направленное въ сторону дійствія, иміветь основной функціей ограничивать, въ виду дъйствія, жизнь духа. По отношенію къ представленіямъ оно орудіе выбора, и только выбора. Оно не можетъ ни порождать умственнаго состоянія, ни быть причиною его. Мъстомъ, которое оно занимаетъ въ каждое мгновеніе во вселенной, наше толо отличаетъ части и аспекты матеріи, на кои мы могли бы воздѣйствовать: наше воспріятіе, точно изміряющее наше виртуальное дійствіе на вещи, ограничивается, такимъ образомъ, предметами, которые актуально вліяють на наши органы и приготовляютъ наши движенія. Роль тъла не накоплять воспоминанія, но просто выбрать полезное воспоминаніе, то, что дополнитъ и освътитъ наличное положение въ виду дъйствія, ясно выявляя его въ сознаніи дъйствительной силой, которую оно ему придастъ. Правда, что этотъ второй выборъ гораздо менве строгъ, чвмъ первый, потому что прошлый опытъ нашъ, опытъ индивидуальный, а не общій уже, потому что мы всегда имвемъ много различныхъ воспоминаній, которыя одинаково могутъ входить въ рамки того же актуальнаго положенія, и что природа не можетъ здѣсь, какъ въ случаѣ воспріятія, примѣнять непреложное правило для отграниченія представленій. На этотъ разъ фантазіи предоставленъ нѣкоторый просторъ; и если животныя, рабы матеріальныхъ нуждъ, ею не пользуются, умъ человѣка, наоборотъ, повидимому безпрерывно бьется всѣмъ запасомъ своей памяти въ дверь, которую ему пріотворитъ тѣло: отсюда игра фантазіи и работа воображенія, все это вольности духа съ природою. И тѣмъ не менѣе вѣрно, что оріентировка сознанія въ сторону дѣйствія, повидимому, составляетъ основной законъ нашей психологической жизни.

Въ сущности, мы могли бы на этомъ остановиться, ибо предприняли эту работу съ цѣлью опредѣлить роль тѣла въ жизни духа. Но съ одной стороны мы попутно подняли метафизическую проблему, которую не можемъ рѣшиться оставить неразсмотрѣнной, а съ другой—наши изслѣдованія, хотя и чисто психологическія, нѣсколько разъ указали намъ если не средство разрѣшить задачу, то, по крайней мѣрѣ, сторону, съ которой къ ней можно подойти.

Проблема эта не что иное, какъ проблема связи души съ тѣломъ. Она становится передъ нами въ острой формѣ, такъ какъ мы дѣлаемъ глубокое различіе между матеріей и духомъ. И мы не можемъ признать ее неразрѣшимой, потому что опредѣляемъ духъ и матерію положительными признаками, а не отрицаніями. Чистое воспріятіе дѣйствительно поставило бы насъ въ матерію, а съ памятью мы на самомъ дѣлѣ проникаемъ въ духъ. Съ другой стороны, то же психологическое наблюденіе, которое открыло намъ различіе между матеріей и духомъ, дѣлаетъ насъ свидѣтелями ихъ соединенія. А тогда, или нашъ анализъ ложенъ въ своей исходной точкѣ, или онъ дол-

женъ помочь намъ выйти изъ имъ же вызванныхъ затрудненій.

Bo всъхъ доктринахъ неясность проблемы зависитъ отъ двойной антитезы, возведенной нашимъ разумѣніемъ, между протяженнымъ и непротяженнымъ съ одной стороны, количествомъ и качествомъ съ другой. Несомнънно, что духъ прежде всего противопоставляется матеріи, какъ чистое единое дълимой множественности, что, болъе того, воспріятія наши составляются изъ разнородныхъ качествъ, между тъмъ какъ воспринятая вселенная состоитъ, повидимому, изъ однородныхъ и исчислимыхъ измѣненій. Съ одной стороны получается, стало быть, непротяженность и качество, а съ другой-протяженность и количество. Мы отвергли матеріализмъ, мнящій вывести первый членъ изъ второго; но мы не можемъ принять и идеализмъ, желающій, чтобъ второй былъ просто построеніемъ перваго. Противъ матеріализма мы утверждаемъ, что воспріятіе безконечно переходитъ за мозговое состояніе; но мы пытались установить, противъ идеализма, что матерія со всѣхъ сторонъ переходитъ за предълы нашего представленія о ней, представленія, которое духъ, такъ сказать, избралъ разумнымъ выборомъ. Изъ этихъ двухъ противоположныхъ доктринъ, одна приписываетъ тѣлу, другая духу, даръ истиннаго творчества; по первой, мозгъ нашъ порождаетъ представленіе, по второй разумъ нашъ чертитъ планъ природы. Противъ объихъ этихъ доктринъ мы и призываемъ одно свидътельство, -- свидътельство сознанія, показывающаго намъ, что тъло наше есть образъ, какъ другіе образы, и что въ нашемъ разумъ есть нъкая способность разъединять, различать и логически противопоставлять, но не творить или строить. Такъ, оставаясь добровольными плѣнниками психологическаго анализа и, слѣдовательно, здраваго смысла, истощивъ конфликты, поднимаемые вульгарнымъ дуализмомъ, мы загородили всѣ выходы, которые могла открыть намъ метафизика.

Но именно потому, что мы довели дуализмъ до крайности, анализъ нашъ, можетъ быть, разъединилъ его противоръчивые элементы. Но если это такъ, то теорія чистаго воспріятія съ одной стороны, и теорія чистой памяти съ другой, приготовляютъ путь къ сближенію между непротяженнымъ и протяженнымъ, между качествомъ и ко-Принимая мозговое состояніе какъ начало дъйствія, а совсъмъ не какъ условіе воспріятія, мы поставили внъ образа нашего тъла воспринятые образы вещей; стало быть, мы перемъстили воспріятіе въ самыя вещи. Но тогда, если воспріятіе наше составляетъ часть вещей, вещи причастны природь нашего воспріятія. Матеріальная протяженность не есть уже, и не можетъ быть, той множественной протяженностью, о которой говоритъ геометрія; она скорфе походитъ на нераздфльную растяженность нашего представленія. Это значить, что анализъ чистаго воспріятія позволиль намъ усмотрѣть въ растяженности возможное сближеніе между протяженнымъ и непротяженнымъ.

наша концепція чистой памяти должна была бы параллельно вести къ смягченію второго противоположенія, противоположенія качества и количества. Мы радикально отдѣлили чистое воспоминаніе отъ мозгового состоянія, которое его продолжаетъ И дълаетъ ственнымъ. Память, стало быть, ни въ какой мъръ не есть эманація матеріи; наоборотъ, матерія, — какою мы усваиваемъ ее въ конкретномъ воспріятіи, всегда имъющемъ извъстную длительность, -- въ большей мъръ происходитъ изъ памяти. Гдъ въ точности разница между разнородными качествами, которыя следують другь за другомь въ нашемъ конкретномъ воспріятій, и однородными измѣненіями, которыя наука ставитъ позади этихъ воспріятій, въ пространствь? Первыя прерывны и не могутъ выводиться однъ изъ другихъ; вторыя, наоборотъ, подлежатъ вычисленію. Но для этого совершенно не нужно дълать изъ нихъ чистыя количества: это было бы равносильно сведенію ихъ на ничто. Достаточно, чтобъ разнородность была, такъ сказать, растворена, чтобъ стать, съ нашей точки зрѣнія, величиной, которую практически можно отбросить. Но если каждое конкретное воспріятіе, какъ бы коротко оно ни было, по предположенію, есть уже синтезъ-сдаланный памятьюбезконечности послъдовательныхъ "чистыхъ воспріятій", то не слѣдуетъ ли думать, что разнородность ныхъ качествъ зависитъ отъ ихъ сжатія въ нашей памяти, тогда какъ относительная однородность объективныхъ измѣненій зависить отъ ихъ естественнаго раздвиженія? Но нельзя ли, принявъ во вниманіе на пряженіе, сблизить между собою количество и качество, подобно тому, какъ мы сблизили протяженность и непротяженность, принявъ во вниманіе растяженность?

Прежде чѣмъ вступить на эту дорогу, сформулируемъ общій принципъ метода, который мы желали бы примѣнить. Мы уже пользовались имъ какъ въ предыдущещй работѣ, такъ и въ этой.

Что обыкновенно называють фактомъ, не есть та реальность въ томъ видѣ, въ какомъ она предстала бы передъ непосредственной интуиціей, но есть приспособленіе реальнаго къ интересамъ практики и къ требованіямъ общественной жизни. Чистая интуиція, внѣшняя или внутренняя, даетъ нераздѣльную непрерывность. Мы дробимъ еена соприставленные элементы, которые соотвѣтствуютъ то отдѣльнымъ словамъ, то независимымъ предметамъ. Но именно потому, что мы разбили первоначальное единство нашей интуиціи, мы и чувствуемъ потребность установить

между разобщенными членами связь, которая можетъ быть теперь лишь внъшней и прибавленной. Живое единство, что рождается изъ внутренней непрерывности, мы замъняемъ искусственнымъ единствомъ пустой рамки, косной, какъ члены, которые она держитъ въ соединеніи. Эмпиризмъ и догматизмъ, въ сущности, оба исходятъ изъ явленій такимъ путемъ возстановленныхъ, съ той разницей, догматизмъ болѣе придерживается формы, какъ эмпиризмъ болъе придерживается содержанія. Эмпиризмъ, смутно чувствуя искусственность отношеній, соединяющихъ члены между собою, придерживается членовъ, отбрасывая отношенія. Его ошибка не въ томъ, что онъ слишкомъ высоко цѣнитъ опытъ, но въ томъ, наобоонъ подставляетъ вмъсто истиннаго опыта, рождающагося отъ непосредственнаго соприкосновенія духа съ его объектомъ, опытъ расчлененный и, слъдовательно, несомнънно извращенный, во всякомъ случаъ, измъненный для большей легкости дъйствія и слова. Именно потому что это дробленіе реальнаго на части произошло въ виду требованій практической жизни, оно не шло по внутреннимъ линіямъ строенія вещей: поэтому эмпиризмъ не можетъ дать удовлетворенія уму въ великихъ проблемахъ и даже, когда онъ доходитъ до полнаго сознанія своего принципа, воздерживается отъ ихъ постановки. — Догматизмъ открываетъ и выясняетъ трудности, на которыя эмпиризмъ закрываетъ глаза; но самъ, въ сущности, ищетъ ръшенія на пути, намфченномъ эмпиризмомъ. Онъ также принимаетъ тъ отдъльныя, прерывистыя явленія, которыми довольствуется эмпиризмъ и просто старается сдѣлать ихъ синтезъ, который, не будучи данъ въ интуиціи, по необходимости всегда будетъ имъть произвольную форму. Другими словами, если метафизика ничто иное какъ построеніе, есть много метафизикъ одинаково въроятныхъ, и слъдовательно, другъ

друга опровергающихъ, и последнее слово остается за критической философіей, которая разсматриваетъ всякое познаніе какъ относительное и сущность вещей какъ непознаваемое. Таковъ и былъ въ самомъ дѣлѣ правильный ходъ философской мысли: мы исходимъ изъ того, что считаемъ опытомъ, мы пробуемъ разныя возможныя комбинаціи между осколками, его повидимому составляющими, и, передъ признанной неустойчивостью всъхъ нашихъ построеній, отказываемся строить. — Но слідовало бы сділать посліднюю попытку. Сладовало бы брать опыть у его источника или, скоръе, выше того ръшительнаго по во рота, гдъ, склоняясь въ направленіи нашей пользы, онъ становится чисто челов в ческим в опытомъ. Безсиліе спекулятивнаго разума, показанное Кантомъ, зависитъ, можетъ быть, въ сущности отъ безсилія ума, подчиненнаго нѣкоторымъ необходимостямъ тълесной жизни и работающаго надъматеріей, которую надо было дезорганизовать для удовлетворенія нашихъ потребностей. Тогда наше познаніе вещей соотвътствуетъ уже не основному строю нашего духа, но только его поверхностнымъ и пріобрѣтеннымъ привычкамъ, внъшней ему формъ, заимствованной отъ нашихъ тълесныхъ функцій и нашихъ низшихъ потребностей. Относительность познанія не будеть окончательнымъ фактомъ. Разрушая то, что сдълали эти потребности, мы возстановили бы интуицію въ ея первобытной чистотъ и мы вошли бы въ соприкосновение съ реальнымъ.

Въ своемъ примѣненіи, методъ этотъ представляетъ значительныя и постоянно возобновляющіяся трудности, потому что онъ требуетъ для рѣщенія каждой новой проблемы, совершенно новаго усилія. Трудно отказаться отъ нѣкоторыхъ привычекъ мысли и даже воспріятія, но это только отрицательная часть работы; а когда она сдѣлана, когда поставишь себя на то, что мы назвали по во рото мъ

опыта, когда воспользуешься зарождающимся проблескомъ, что освѣщаетъ переходъ непосредственнаго къ полезному и начинаетъ зарю нашего человѣческаго опыта, остается еще возстановить изъ безконечно малыхъ элементовъ видимой такимъ образомъ реальной кривой форму самой этой кривой, которая продолжается во мракѣ за ними. Въ этомъ смыслѣ, задача философа, какъ мы ее понимаемъ, очень похожа на задачу математика, опредѣляющаго функцію, исходя изъ дифференціала. Послѣдній шагъ философскаго изслѣдованія, это настоящая работа интегрированія.

Мы пробовали нъкогда примънить этотъ методъ къ проблемъ сознанія, и намъ казалось, что утилитарная работа духа, въ томъ, что касается воспріятія нашей внутренней жизни, состоитъ въ извъстномъ преломленіи чистаго дленія (durée) въ пространствъ, преломленія, позволяющаго намъ раздълять наши психологическія состоянія, приводить ихъ къ формъ все болъе безличной, придавать имъ названіе, наконецъ вводить ихъ въ теченіе общественной жизни. Эмпиризмъ и догматизмъ берутъ внутреннія состоянія въ этой прерывистой формъ, первый, придерживаясь самихъ этихъ состояній, не вицитъ въ Я ничего кромъ ряда соприставленныхъ фактовъ; второй, понимая необходимость связи, можетъ найти эту связь только въ формъ или въ силъ, -- въ формъ внъшней, въ которую вложится аггрегатъ, въ силъ неопредъленной и такъ сказать физической, обезпечивающей сцепленіе элементовъ. Отсюда две противоположныя точки зрѣнія на вопросъ о свободѣ: по детерминизму актъ есть равнодъйствующая механического соединенія между собою элементовъ; для ихъ противниковъ, если бы они строго согласовались со своимъ принципомъ, свободное рѣшеніе должно бы было быть произвольнымъ fiat, настоящимъ твореніемъ ех nihilo. - Мы думаемъ, что возможна и третья точка зранія. Она состоить въ томъ, чтобъ помаститься въ чистое дленіе, теченіе котораго безпрерывно, и гдь переходишь, нечувствительными градаціями, отъ одного состоянія къ другому: непрерывность реально прожитая, но искусственно разложенная для наибольшаго удобства обиходнаго познаванія. Тогда намъ кажется, что дъйствіе вытекаетъ изъ своихъ антецедентовъ эволюціей sui generis, такъ что въ данномъ дъйствіи находишь антецеденты его объясняющіе, но оно все же прибавляетъ нъчто абсолютно новое, будучи новымъ развитіемъ изъ нихъ, какъ плодъ изъ цвътка. Свобода этимъ нисколько не сводится, какъ то говорили, къ чувственной самопроизвольности. Это можно сказать, самое большее, про животное, у котораго психологическая жизнь по преимуществу аффективна. Но у человъка, существа мыслщяаго, свободный актъ можетъ быть названъ синтезомъ чувствъ и идей, и эволюція, къ нему ведущая, можетъ быть названа разумной эволюціей. Пріемъ этого метода состоитъ просто въ отличеніи точки зрѣнія обыденнаго или познаванія отъ точки зрѣнія истиннаго познаванія. Дленіе которомъ мы зрители своихъ дъйствій, и гдъ полезно, чтобъ мы на себя смотръли, — есть дленіе, элементы котораго разъединяются и составляются; но длекоторомъ мы дайствуемъ, есть дленіе, В Ъ гдъ наши состоянія сливаются одно съ другимъ, и туда мы должны стремиться перенестись мыслью, въ томъ исключительномъ и единственномъ случаѣ, когда мы спекулируемъ надъ интимной природой дъйствія, т. е. надъ ріей свободы.

Примѣнимъ ли методъ этого рода къ проблемѣ матеріи? Спрашивается, можно ли въ этой "разнородности явленій", о которой говорилъ Кантъ, ухватить неопредѣленную массу, съ тенденціей экстенсивности, внѣ однороднаго простран-

ства, къ коему она прикладывается и посредствомъ котораго мы ее подраздъляемъ, — подобно тому, какъ наща внутренняя жизнь можетъ отдъляться отъ безконечнаго и пустого времени, чтобы стать чистымъ дленіемъ. Конечно, попытка освободиться отъ основныхъ условій внашняго воспріятія, была бы химерична. Но вопросъ въ томъ, относятся ли накоторыя условія, обыкновенно принимаемыя нами за основныя, скоръе къ пользованію вещами, къ практическому ихъ употребленію, чфмъ къ чистому знанію, которое мы можемъ о нихъ имъть. Въ частномъ случав, въ томъ, что касается конкретной протяженности, безпрерывной, разнообразной и въ то же время организованной, можно оспаривать, что она солидарна съ аморфнымъ и коснымъ пространствомъ, которое подъ него подведено, пространствомъ, которое мы безконечно раздъляемъ, гдъ мы произвольно выръзаемъ фигуры, и гдѣ само движеніе, мы говорили въ другомъ мфстф, можетъ казаться только множественностью мгновенныхъ положеній, такъ какъ ничто не можетъ обезпечить связь прошлаго съ настоящимъ. Стало быть можно былобы, въ нѣкоторой мѣрѣ, освободиться отъ пространства, не выходя изъ протяженности, и въ этомъ былъ бы возвратъ къ непосредственному, потому что мы дъйствительно воспринимаемъ протяженность, между тъмъ какъ мы только составляемъ концепцію пространства на манеръ схемы. Не поставятъ-ли этому методу въ упрекъ, что онъ произвольно приписываетъ непосредственному познанію привилегированное значеніе? Но какія причины имфемъ мы сомнфваться въ какомъ либо знаніи? Намъ и въ голову не пришло бы сомнъваться безъ трудностей и противоръчій, указываемыхъ размышленіемъ, безъ проблемъ ставимыхъ философіей. Не нашло ли бы свое оправдание и доказательство непосредственное познаніе, если бы можно было доказать эти трудности, эти противоръчія, эти проблемы пораждаются въ особенности символическимъ изображеніемъ, которое стало для насъ самой реальностью, и пробить толщу которой можетъ только чрезвычайное усиліе? Между результатами, къ которымъ примѣненіе этого метода можетъ вести, выберемъ теперь же относящіеся къ нашему изслѣдованію. Мы ограничимся къ тому же лишь указаніями;— здѣсь не можетъ быть рѣчи о построеніи теоріи матеріи.

I.—Всякое движеніе, поскольку оно есть переходъотъ покоя къ покою абсолютно недълимо.

Здѣсь дѣло не въ гипотезѣ, но въ фактѣ, который вообще покрывается гипотезой.

Вотъ, напримъръ, моя рука покоющаяся въ точкъ A. Я переношу ее въ точку B, разомъ пробъгая промежутокъ. Въ этомъ движеніи есть заразъ образъ, поражающій мое зрѣніе и актъ, усваиваемый моимъ мышечнымъ сознаніемъ. Сознаніе даетъ мнѣ внутреннее ощущеніе простого факта, ибо въ A былъ покой, въ B опять покой, а между  $oldsymbol{A}$  и  $oldsymbol{B}$  вм $oldsymbol{\mathtt{b}}$ щается акт $oldsymbol{\mathtt{b}}$  неразд $oldsymbol{\mathtt{b}}$ лимый или, по крайней м $oldsymbol{\mathtt{b}}$ рѣ не раздъленный, переходъ отъ покоя къ покою, что и есть само движеніе. Но зрѣніе мое воспринимаетъ движеніе, въ видъ пробъгаемой линіи AB и линія, какъ всякое пространство, безконечно разлагаема. Съ перваго взгляда кажется, что я могу считать произвольно это движеніе какъ множественность какъ нераздъльность, смотря или тому, разсматриваю ли его въ пространствъ или во времени, какъ образъ рисующійся внѣ меня, или какъ актъ, который я самъ совершаю.

Тѣмъ не менѣе, отстраняя всякую предвзятую мысль, я очень скоро убѣждаюсь, что выбора мнѣ нѣтъ, что даже зрѣніе мое воспринимаетъ движеніе отъ A къ B, какъ нераздѣльное цѣлое, и если оно что либо раздѣляетъ, то

линію, по которой движеніе происходитъ, но не по ней происходящее движеніе. Совершенно върно, что рука моя идетъ отъ A къ B, проходя черезъ промежуточныя положенія, что эти промежуточныя точки похожи на этапы, въ какомъ угодно числъ расположенные вдоль всего пути; но между такъ обозначенными раздъленіями и этапами, въ настоящемъ смыслъ, та капитальная разница, что на этапъ останавливаются, а здъсь-движущееся проходитъ дальше. Но въдь прохождение есть движение, а остановка — неподвижность. Остановка прерываетъ движеніе, прохожденіе составляетъ одно цълое съ самимъ движеніемъ. Когда я вижу, какъ движущееся проходитъ черезъ какую нибудь точку, я понимаю, безъ сомнънія, что оно могло бы тамъ остановиться; и даже если оно тамъ не останавливается, я склоненъ разсматривать его прохождение какъ безконечно малый покой, потому что мнѣ нужно время, чтобъ объ этомъ подумать, но здъсь останавливается только мое воображение, а роль движущагося заключается, наоборотъ, въ томъ, чтобъ двигаться. Такъ какъ всякая точка пространства кажется мнъ неподвижной, мнъ трудно не приписать самому движущемуся неподвижность точки, съ которой оно для меня на мгновеніе совпадаетъ. Тогда мнъ кажется, что я возстановляю все движеніе, что движущееся останавливалось на безконечно малое время на всъхъ точкахъ своей траекторіи. Но не надо смъшивать данныя чувствъ, воспринимающихъ движеніе, съ искусственными пріемами ума, который его возстановляетъ. Чувства, предоставленныя самимъ себъ, представляютъ намъ реальное движеніе, между двумя реальными остановками, какъ нѣчто цѣлое и нераздѣльное. Раздъленіе есть продуктъ воображенія, функція котораго именно въ томъ, чтобы задерживать движущіеся образы нашего обычнаго опыта, какъ мгновенная молнія, освъщающая ночью сцену бури.

Здъсь мы постигаемъ, въ самомъ ея принцицъ, иллюзію сопровождающую и покрывающую воспріятіе реальнаго движенія. Движеніе видимо состоитъ вь переходъ изъ одной точки въ другую и слѣдовательно, въ прохожденіи пространства. Но такъ какъ пройденное пространство дълимо до безконечности, и такъ какъ движение, такъ сказать прилегаетъ къ линіи, которую оно пробъгаетъ, оно кажется солидарнымъ съ этой линіей и дълимымъ какъ она. Развѣ не оно начертало ее? Не проходило ли оно поочередно послѣдовательный рядъ ея точекъ? Да, мнѣнно, но точки эти реальны только въ начертанной линіи, т. е. линіи неподвижной; и тъмъ что вы представляете себъ движение поочередно въ этихъ разныхъ точкахъ, вы его непремънно тамъ останавливаете; ваши послъдовательныя положенія, въ сущности, только воображаемыя остановки. Вы подставляете траекторію вмісто пути, и какъ подъ путь подводится траекторія, вамъ кажется, что онъ съ ней совпадаетъ, но какъ можетъ ходъ совпадать съ вещью, движение съ неподвижностью?

Иллюзія здась облегчается еще и тамъ, что мы различаемъ моменты въ теченіи дленія, какъ положенія на пути движущагося. Если предположить, что движеніе отъ одной точки до другой составляетъ нераздъльное цълое, то движеніе это все же наполняетъ собою опредъленное время, и стоитъ только отдълить отъ этого дленія одно недълимое мгновеніе, чтобы движущееся заняло въ этотъ точный моментъ нѣкое положеніе, которое отдѣлится, такимъ образомъ, отъ остальныхъ. Недълимость движенія предполагаетъ стало быть, невозможность мгновенія. Весьма краткій анализъ идеи дленія покажеть намъ приписываемъ дленію мгновенія почему МЫ И какъ въ немъ быть этихъ мгновеній. Возьмемъ можетъ простое движеніе, какъ путь моей руки, когда она пе-

ремѣщается изъ A въ B. Путь этотъ данъ моему сознанію какъ нераздѣльное цѣлое. Онъ конечно длится; но дленіе его, совпадающее съ внутреннимъ аспектомъ, который онъ принимаетъ въ моемъ сознаніи, цально и нераздъльно какъ онъ самъ. Представляясь какъ движеніе фактомъ простымъ, онъ образуетъ въ пространствъ траекторію, которую я могу разсматривать, для упрощенія вещей, какъ геометрическую линію; концы этой линіи, какъ абстрактныя границы, уже не линіи, но нераздъльныя точки. Но если линія, которую начертало движущееся, измъряетъ для меня дленіе его движенія, почему точка, гдъ кончается эта линія, не могла бы символизировать конца этого дленія? И если эта точка есть недълимое длины, то какъ не закончить дленіе пути недѣлимымъ дленія? Такъ какъ цфлая линія представляетъ все дленіе, части этой линіи должны соотвътствовать казалось бы, частямъ дленія, и точки линіи моментамъ времени. Недълимыя дленія или моменты времени порождаются, стало быть, потребностью въ симметріи, къ нимъ приходятъ естественно, разъ отъ пространства интегральнаго представленія о дленіи. Но именно въ этомъ и заключается заблужденіе. Если линія AB символизируетъ протекшее дленіе движенія отъ A до B, то, будучи неподвижной, она отнюдь не можетъ представлять движенія совершающагося, дленія протекающаго; а изъ того, что линія эта ділима на части, что она заканчивается точками, не слъдуетъ заключать, ни что соотвътственное дленіе состоить изъ отдільныхъ частей, ни что оно ограничено мгновеніями.

Аргументы Зенона Элейскаго выведены только изъ этой иллюзіи. Все состоить въ томъ, чтобы заставить время и движеніе совпасть съ линіей, которая подъ нихъ подведена и придать имъ тъ же подраздъленія, т. е. обра-

щаться съ ними какъ съ этой линіей. Въ этомъ смѣшеніи Зенона поощрялъ здравый смыслъ, который переноситъ обыкновенно на движенія свойства его траекторіи, а также и языкъ, который всегда выражаетъ вътерминахъ пространства движеніе и его длительность. Но здравый смысль и языкъ здѣсь въ своемъ правѣ и даже, такъ сказать, выполняютъ свой долгъ, ибо разсматривая всегда совершение (le devenir) какъ вещь для использованія, они могутъ не заботиться о внутренней организаціи движенія, какъ рабочему нечего молекулярномъ строеніи его инструментовъ. Принимая, что движеніе дълимо, какъ его траекторія, здравый смыслъ выражаетъ просто два факта, единственно значительные для практической жизни:  $1^{0}$  что всякое движеніе очерчиваетъ пространство;  $2^0$  что во всякой точк $^{\pm}$ этого пространства движущееся могло бы остановиться. Но философъ, разсуждающій надъ внутренней природой движенія, долженъ возвратить ему подвижность, составляющую его сущность, а этого то Зенонъ и не далаетъ. По первому аргументу (дихотомія) движущееся тъло предполагають въ поков, чтобы затвмъ разсматривать лишь этапы, въ неопредъленномъ числъ, на линіи, которую оно должно пройти, и намъ говорятъ: вы не можете опредълить, какъ оно пройдетъ этотъ промежутокъ. Но этимъ просто доказывается, что невозможно a priori строить движеніе изъ неподвижностей, въ чемъ никто никогда не сомнъвался. Здъсь только одинъ вопросъ: разъ движеніе дано какъ фактъ, нѣтъ-ли, такъ сказать, ретроспективной нелѣпости въ томъ, что имъ пройдено безконечное число точекъ. Но это намъ представляется вполнъ естественнымъ, такъ какъ движение есть нераздъльный фактъ или рядъ нераздъльныхъ фактовъ, между тъмъ какъ траекторія безконечно дѣлима. Во второмъ аргументѣ (Ахиллесъ) соглашаются дать движеніе, его даже приписывають двумъ

движущимся тъламъ, но, все по тому же заблужденію, желаютъ, чтобы движенія эти совпадали съ ихъ траекторіей и были, какъ она, произвольно разлагаемы. Тогда, вмѣсто того, чтобъ признать, что черепаха идетъ черепашьимъ шагомъ, а Ахиллесъ шагами Ахиллеса, такъ что черезъ накоторое число этихъ дайствій или нераздальныхъ скачковъ, Ахиллесъ перегонитъ черепаху, считаютъ себя въ правъ разложить, по произволу, и движенія Ахиллеса и движенія черепахи: забавляются, такимъ образомъ, постройкой этихъ двухъ движеній по произвольному закону ихъ образованія, несовм встимому съ основными условіями подвижности. Тотъ же софизмъ еще очевиднъе въ третьемъ аргументъ (Стръла). Изъ того, что можно на траекторіи метательнаго снаряда опредалять точки, заключають, что съ полнымъ правомъ можно различать нераздъльные моменты во времени пути. Но изо всъхъ аргументовъ Зенона, можетъ быть, наиболъе поучителенъ четвертый (Ристалище), которымъ напрасно, по нашему мнѣнію, пренебрегали; нелѣпость его тѣмъ очевиднѣе, что въ немъ съ полной откровенностью развитъ постулатъ замаскированный въ трехъ другихъ 1). Не вдаваясь въ

<sup>1)</sup> Напомнимъ вкратцѣ этотъ аргументъ. Дано движущееся тѣло, которое перемѣщается съ извѣстной скоростью и проходитъ, одновременно, передъ двумя тѣлами, изъ которыхъ одно неподвижно, а другое движется ему навстрѣчу съ одинаковой съ нимъ скоростью. Въ то время, какъ это движущееся тѣло проходитъ извѣстную длинунеподвижнаго тѣла, оно естественно пройдетъ двойную длину тѣла движущагося ему навстрѣчу. Отсюда Зенонъ заключаетъ, что "одна длительность вдвое болѣе самой себя".—Пустое разсужденіе, говорятъ, потому что Зенонъ не принимаетъ во вниманіе, что скорость въ одномъ случаѣ вдвое больше, чѣмъ скорость въ другомъ.—Въ этомъ мы согласны; но какъ, скажите пожалуйста, онъ можетъ это замѣтить? Что движущееся тѣло проходитъ, въ одно и то же время, двѣ различныя длины двухъ тѣлъ, изъ

споръ, которому здѣсь не мѣсто, просто констатируемъ, что непосредственно воспринятое движеніе есть очень ясный фактъ, и что трудности или противорѣчія, указанныя Элейской школой, гораздо менѣе касаются самого движенія, чѣмъ искусственнаго и не жизнеспособнаго построенія движенія умомъ. Выведемъ заключеніе изъ всего предшествующаго:

II.—Существуютъ реальныя движенія.

Математикъ, точнѣе выражая идею здраваго смысла, опредѣляетъ положеніе разстояніемъ отъ точекъ отправленія или осей, а движеніе измѣненіемъ разстоянія. Въ движеніи, стало быть, онъ имѣетъ дѣло только съ измѣненіями длины; а такъ какъ абсолютныя величины измѣняющагося разстоянія, между какой нибудь точкой и осью, напримѣръ, выражаютъ одинаково, какъ перемѣщеніе оси по отношенію къ точкѣ, такъ и перемѣщеніе точки по отношенію къ оси, онъ безразлично будетъ приписывать

которыхъ одно находится въ поков, а другое въ движени, это ясно для того, кто изъ длительности дълаетъ родъ абсолюта (дленіе) и помъщаеть его или въ сознаніе или въ нъчто, что причастно сознанію. Пока опредъленная часть этого сознаннаго или абсолютнаго дленія протекаеть, то же движущееся твло пройдеть, вдоль обоихъ тълъ, два пространства лвойныя одно для другого, и изъ этого нельзя будетъ заключить, что одно дленіе двойное для самого себя, такъ какъ дленіе остается какъ нъчто независимое и отъ одного и отъ другого пространства. Ошибка Зенона, во всей его аргументаціи, именно въ томъ, что онъ оставляетъ въ сторонъ истинное дленіе и разсматриваетъ только его объективный следь въ пространстве. Почему тогда оба следа, оставленные однимъ и тъмъ же движущимся тъломъ, не заслуживають одинаковаго вниманія, какъ мъры времени? И какъ имъ не представлять того же дленія, если даже они двойныя одно другого? Заключая, что одна длительность "двойная для самой себя", Зенонъ оставался въ логикъ своей гипотезы и четвертый его аргументъ стоитъ ровно столько, сколько и три остальные.

одной и той же точкъ или покой или подвижность. Стало быть, если движеніе сводится къ измѣненію разстоянія, одинъ и тотъ же предметъ становится подвижнымъ или неподвижнымъ, смотря по точкъ, къ которой его относятъ, и абсолютнаго движенія нътъ.

Но вещи принимаютъ уже иной видъ, когда отъ математики мы переходимъ къ физикѣ, и отъ абстрактнаго изученія движенія къ конктретнымъ измѣненіямъ, совершающимся во вселенной. Если мы можемъ, по произволу, приписывать покой или движение каждой матеріальной точкъ, взятой въ отдъльности, остается тъмъ не менъе върнымъ, что аспектъ матеріальной вселенной измъняется, что внутреннее очертаніе всякой реальной системы что тутъ намъ уже нътъ выбора между мъняется, и покоемъ и подвижностью: какова бы ни была его внутренняя причина, движеніе становится неоспоримой реальностью. Примемъ, что нельзя сказать, какія части цълаго двигаются, тъмъ не менье въ цъломъ есть движеніе. Поэтому не слѣдуетъ удивляться, что тѣ же мыслители которые разсматривають всякое отдъльное движеніе, какъ относительное, говорять о совокупности движенія какъ объ абсолютъ. Это противоръчіе было найдено у Декарта, который, давъ положенію объ относительности самую радикальную форму, утверждая что всякое движение "обоюдно"  $(réciproque)^1$ ), формулируетъ законы движенія такъ, какъ еслибы движеніе было абсолютно<sup>2</sup>). Лейбницъ и другіе послѣ него указывали на это противорѣчіе 3): оно зависитъ просто оттого, что Декартъ говоритъ о движеніи,

<sup>1)</sup> Descartes, Principes, II, 29,

<sup>&</sup>quot;) Descartes, Principes, II-e partie § 37 и слъд.

<sup>3)</sup> Leibnitz, Specimen dynamicum. (Mathem. Schriften. Gerhardt, 2-я секція, 2-й томъ, стр. 246).

какъ физикъ, опредъливъ его, сначала, какъ геометръ. Для геометра, всякое движеніе относительно; это значитъ, по нашему, что нътъ математическаго символа, способнаго выразить, что движется движущееся, а не оси И точки, ΚЪ рымъ его относятъ. И это понятно, потому что символы, предназначенные всегда для измъреній, могутъ выражать только разстоянія. Но никто серіозно не будетъ оспаривать, что есть реальное движение, иначе ничто не измънялось бы во вселенной и особенно было бы совершенно непонятно, что означаетъ сознаніе нашихъ собственныхъ движеній. Въ своемъ споръ съ Декартомъ, Моръ шутливо намекалъ на этотъ послѣдній пунктъ: "когда я сижу покойно, а другой, удалившись на тысячу шаговъ, красенъ отъ усталости, несомнѣнно, что именно онъ движется и что именно я отдыхаю" $^{1}$ ).

Но если есть абсолютное движение, можно ли продолжать разсматривать движеніе, только какъ измѣненіе мъста? Тогда слъдуетъ возвести разнообразіе мъстъ въ абсолютную разницу, и различать абсолютныя положенія пространствѣ. въ абсолютномъ Ньютонъ доходилъ до этого  $^2$ ), за нимъ сл $^4$ довалъ и Ейлеръ $^3$ ) и другіе. Но можно ли это вообразить или понять? Одно мъсто абсолютно отличалась бы отъ другого только своимъ качествомъ или своимъ отношеніемъ къ цѣлому пространства, такъ что, по этой гипотезъ, пространство оказалось бы составленнымъ изъ разнородныхъ частей или конечнымъ. Но конечному пространству мы дали бы границей другое

<sup>1)</sup> H. Morus, Scripta philosophica, 1679, T. II, ctp. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Newton, Principia (изд. Thomson'a, 1871, стр. 6 и слъд.).

<sup>)</sup> Euler, Theoria motus corporum solidorum, 1765, crp. 30—33.

пространство, а подъ разнороднымъ пространствомъ мы вообразили бы однородное пространство его поддерживающее; въ обоихъ случаяхъ мы неизбѣжно вернулись бы къ однородному и неопредѣленному пространству. Стало быть, мы не можемъ не разсматривать каждое мѣсто какъ относительное и не вѣрить въ существованіе абсолютнаго движенія.

Намъ скажутъ тогда, что реальное движение отличается отъ движенія относительнаго тѣмъ, что оно имѣетъ реальную причину, исходитъ изъ силы. Но надобно условиться въ значеніи этого послідняго слова. Въ наукахъ изучающихъ природу, сила есть лишь функція массы и скорости; она измъряется сообразно ускоренію; ее знаютъ, ее высчитываютъ только по движеніямъ, которыя, предполагается, она производитъ въ пространствъ. Будучи солидарной съ этими движеніями, она раздъляетъ ихъ относительность. И физики, которые ищутъ принципъ абсолютнаго движенія въ силъ, такимъ образомъ опредъляемой, логикой своей системы приводятся къ гипотезъ абсолютнаго пространства, котораго желали сначала избъгнуть 1). Приходится, стало быть, обратиться къ метафизическому смыслу слова и обосновать движение, воспринимаемое въ пространствъ, глубокими причинами, аналогичными тфмъ, которыя сознаніе наше улавливаетъ въ чувствъ усилія. Но чувство усилія относится ли оно къ глубокимъ причинамъ? И не показано ли окончательнымъ анализомъ, что это чувство есть не что иное, какъ сознаніе движеній уже совершенныхъ или начатыхъ у периферіи тъла? Стало быть, мы тщетно старались бы основать реальность движенія на причинъ отъ него отличной: анализъ неизмънно возвращаетъ насъ къ самому движенію.

<sup>1)</sup> Въ частности Ньютонъ.

Но зачъмъ искать внъ этого? Пока вы опираете движеніе на линію имъ проходимую, одна и та же точка кажется вамъ поочередно, смотря по тому, къ чему вы ее относите, то въ покоъ, то въ движении. Не то будетъ если вы извлечете изъ движенія подвижность, составляющую его сущность. Когда мой глазъ даетъ мнѣ ощущеніе движенія, это ощущеніе есть реальность и что нибудь дъйствительно происходитъ, — или предметъ передвигается передъ моимъ глазомъ или мой глазъ двигается передъ предметомъ. Я тъмъ болъе увъренъ въ реальности женія, когда я произвожу его, по желанію и когда мышечное чувство доводитъ его до сознанія. Иначе сказать, я касаюсь реальности движенія, когда оно обнаруживается внутри меня, какъ измѣненіе состоянія или качества. Но въ такомъ случав, почему не было бы же, когда я воспринимаю измѣненія качествъ вещахъ? Звукъ абсолютно отличается отъ тишины. Между точно одинъ звукъ также отъ другого. свѣтомъ И мракомъ. между цветами. между ками — разница абсолютна. Переходъ отъ одного изъ нихъ къ другому также абсолютно реальное явленіе. Я держу, стало быть, оба конца цъпи, мышечныя ощушенія во мнъ, чувственныя качества матеріи внъ меня и, ни въ томъ ни въ другомъ случаѣ, я не улавливаю движеніе, есть движеніе, -- какъ простое отношеніе: это -- абсолютъ. Между этими двумя крайностями помъщаются движенія внѣшнихъ тѣлъ, въ собственномъ смыслѣ слова. Какъ различить эдъсь кажущееся движеніе отъ движенія реальнаго? Про какой предметъ, извив воспринятый, можно сказать, что онъ движется? про какой, что онъ остается неподвижнымъ? Поставить такой вопросъ значитъ признать, что прерывность, установленная здравымъ смысломъ между предметами независимыми одинъ отъ другого, имъющими

каждый свою индивидуальность, подобный личностямъ, есть различение обоснованное. При обратной гипотезѣ дѣло шло бы уже не о томъ, чтобъ узнать, какъ въ опредѣленныхъ частяхъ матеріи происходятъ перемѣны положеній, но о томъ, какъ совершается въ цѣломъ перемѣна аспекта, перемѣна, природу которой оставалось бы, къ тому же, опредѣлить. Сформулируемъ теперь же наше третье положеніе:

III.—Всякое раздѣленіе матеріи на независимыя тѣла, съ абсолютно опредѣленными контурами, есть дѣленіе искусственное.

Тъло, т. е. независимый матеріальный предметъ, представляется намъ прежде всего, какъ система качествъ, гдъ сопротивляемость и цвътъ, данныя зрънія и осязанія занимаютъ центръ и держатъ, такъ сказать, подвъшенными всв остальныя. Съ другой стороны, данныя зрвнія и осязанія суть именно тъ, которыя очевиднъе всего распространяются въ пространствъ, а существенный признакъ пространства непрерывность. Есть промежутки тишины между звукомъ, ибо слухъ не всегда занятъ; между запахами, между вкусами мы находимъ пустоты; обоняніе и вкусъ функціонируютъ, какъ будто, случайно: наоборотъ, какъ только мы открываемъ глаза, все наше поле зрънія окрашивается, и такъ какъ твердыя тъла, по необходимости, смежны одни съ другими, наше осязание должно слѣдовать по поверхности или краямъ предметовъ, нивстръчая настоящаго перерыва. Какъ разбиваемъ мы первоначально воспринятую непрерывность матеріальнаго протяженія на отдѣльныя тѣла, изъ которыхъ каждое имъетъ свое вещество и свою индивидуальность? Конечно, эта непрерывность измѣняетъ видъ съ минуты на минуту, но почему мы не констатируемъ просто измѣненіе въ цѣломъ, какъ при поворотѣ калейдоскопа?

Почему, наконецъ, мы ищемъ въ подвижности цълаго намъченныхъ путей, по которымъ слъдовали тъла въ движеніи? Намъ дана двужущаяся непрерывность. гдъ все одновременно и измъняется, и остается; почему мы раздъляемъ эти два выраженія, постоянство и измѣненіе, и представляемъ постоянство тълами, а измъненіе однородными движеніями въ пространствъ? Это не есть данное непосредственной интуиціи; но это и не есть требованіе науки, потому что наука, наоборотъ, стремится вновь найти естественныя сочетанія вселенной, которую мы искусственно расчленили. Болье того, доказывая взаимодъйствіе всъхъ матеріальныхъ точекъ, наука возвращается вопреки видимостямъ, какъ будетъ показано, къ идеъ всемірной непрерывности. Знаніе и сознаніе, въ сущности, согласны, если разсматривать сознаніе въ его наиболье непосредственныхъ данныхъ, а науку въ ея отдаленнъйшихъ чаяніяхъ. Откуда происходитъ непреодолимое стремленіе построить прерывистую матеріальную вселенную, изъ тълъ съ ясно выръзанными гранями, которыя мъняютъ мъсто т. е. отношение между собою?

Рядомъ съ сознаніемъ и съ наукой стоитъ жизнь. Подъ принципами спекуляціи, столь тщательно анализированными философами, кроятся тенденціи, изученіемъ которыхъ пренебрегли, а онъ объясняются просто необходимостью для насъ жить, т. е. дъйствовать. Присущая индивидуальнымъ сознаніямъ, способность проявляться въ отдъльныхъ дъйствіяхъ уже требуетъ отдъльныхъ матеріальныхъ зонъ, которыя соотвътствовали бы живымъ тъламъ: въ этомъ смыслъ, мое собственное тъло и, по аналогіи съ нимъ, другія живыя тъла суть то, что я лучше всего отличаю въ непрерывности вселенной. Но разъ это тъло установлено и отличено, испытываемыя имъ потребности приводятъ его къ отличенію и установленію другихъ тълъ. У про-

стѣйшаго изъ живыхъ существъ питаніе требуетъ исканія, затъмъ соприкосновенія, наконецъ ряда усилій, направленныхъ къ одному центру: этотъ центръ и станетъ именно независимымъ предметомъ, который долженъ служить пищей. Какова бы ни была природа матеріи, можно сказать, что жизнь установить въ ней сразу первую прерывность, выражающую двойственность потребности и того, что должно служить для ея удовлетворенія. Но потребность питанія не единственная потребность. Другія потребности организуются вокругъ нея и всф онф имфютъ цфлью сохраненіе индивида или вида, и каждая изъ нихъ приводитъ насъ къ различенію, рядомъ съ нашимъ собственнымъ тѣломъ, тѣлъ независимыхъ отъ него, къ которымъ мы должны стремиться или которыхъ должны избъгать. Каждая изъ нашихъ потребностей есть пучекъ свъта, направленный на непрерывность чувственныхъ качествъ и вырисовывающій тамъ отдъльныя тъла. Потребности наши могутъ быть удовлетворены только при условіи выразанія въ этой непрерывности одного тала, затамъ отграничиванія другихъ таль, съ которыми это тъло войдетъ въ соотношение, какъ съ личностями. Установленіе этихъ совершенно особыхъ отношеній между частями, такимъ образомъ выръзанными изъ чувственной реальности, есть именно то, что мы называемъ жизнью.

Но если это подраздъленіе реальнаго гораздо менъе соотвътствуетъ непосредственной интуиціи, чъмъ основнымъ потребностямъ жизни, какъ получимъ мы болѣе близкое познаніе вешей, продолжая это дѣленіе еще дальше? Этимъ продолжаютъ жизненное движеніе, отварачиваются отъ истиннаго познанія. Вотъ почему грубый пріемъ; состоящій въ разложеніи тѣла на однородныя съ нимъ части, приводитъ насъ въ тупикъ, такъ какъ мы скоро чувствуемъ, что не способны понять, почему это дѣленіе должно остановиться, ни какъ оно могло бы продолжаться

безконечно. Онъ представляетъ собою на самомъ дълъ обыкновенную форму полезнагод в йствія, некстати перенесенную въ область чистаго познанія. Никогда, стало быть, не объяснятъ частицами, каковы бы онъ ни были, простыхъ свойствъ матеріи: самое большее прослѣдятъ до этихъ частицъ, искусственныхъ какъ само тѣло, дъйствія и реакціи этого тъла относительно всъхъ другихъ тълъ. Такова именно цъль химји. Она изучаетъ менъе матерію, чъмъ тъла; и понятно, что она останавливается на атомъ, обладающемъ всъми общими свойствами матеріи. Но матеріальность атома все болѣе и болье улетучивается подъ взглядомъ физика. Мы имъемъ никакихъ причинъ, напримъръ представлять себъ атомъ въ твердомъ, въ жидкомъ или газообразномъ состояніи, или представлять себъ взаимодъйствіе атомовъ скоръе какъ столкновение, чъмъ какъ какое бы то ни было другое дъйствіе. Почему мы мыслимъ твердый атомъ и столкновенія? Потому что твердыя тъла суть тъ, на которыя мы легче всего можемъ воздъйствовать и которыя наиболье интересуютъ насъ въ нашихъ отношеніяхъ СЪ вифшнимъ міромъ, и потому также, что соприкосновеніе есть по видимости, единственное средство, которымъ мы располагаемъ, чтобъ дъйствовать нашимъ тъломъ на другія тъла. Но весьма простые опыты доказывають, что никогда нать реальнаго соприкосновенія между двумя столкнувшимися тълами 1); съ другой стороны, твердость далеко не есть абсолютно опредъленное состояніе матеріи 2). Твердость и столкновеніе, стало быть, пріобратають свою видимую яс-

<sup>&#</sup>x27;) См. по этому поводу, Maxwell, Action at a distance (Scientific papers, Cambridge, 1890, т. II стр. 313 - 314).

<sup>2)</sup> Maxwell, Molecular constitution of bodies (Scientific papers, т. II, стр. 618).—Съ другой стороны van der Waals доказалъ непрерывность жидкаго и газообразнаго состояній.

ность отъ привычекъ и потребностей практической жизни. Такого рода образы не бросаютъ никакого свъта на основу вещей.

Къ тому же, если есть истина, которую наука поставила внъ всякаго сомнънія, то это именно взаимодъйствіе всъхъ частей матеріи. Между предполагаемыми молекулами тель действують силы притяженія и отталкиванія. Вліяніе тяготфнія распространяется черезъ межпланетное пространство. Существуетъ, стало быть, нъчто между атомами. Скажутъ, что это уже не матерія, а сила. Между атомами можно представить себъ натянутыя нити, ихъ утончить, сдѣлать невидимыми и даже, какъ думаютъ, не матеріальными. Но къ чему можетъ служить грубый образъ? Сохраненіе жизни требуетъ, безъ сомнѣнія, чтобы мы различали, въ нашемъ повседневномъ олыть, вещи инертныя и дъйствія, совершаемыя этими вещами въ пространствъ. Такъ какъ намъ полезно опредълить мъсто вещи, въ той именно точкъ, гдъ мы могли бы ее коснуться, ея осязаемыя очертанія становятся для насъ ея реальной границей, и мы видимъ тогда въ ея д ѣйствіи нѣчто, что отъ нея отдъляется и отъ нея отличается. Но такъ какъ теорія матеріи задается цѣлью найти реальность подъ этими обычными образами, относящимися къ нашимъ потребностямъ, она должна прежде образовъ. И мы дъйствивсего отвлечься отъ этихъ тельно вицимъ, что сила и матерія сближаются и соединяются по мъръ того, какъ физика углубляетъ изучение ихъ проявленій. Сила матеріализуется, атомъ идеализуется и оба эти понятія сходятся въ общемъ предълъ; вселенная, такимъ образомъ, вновь обрътаетъ свою непрерывность. Объ атомахъ будутъ еще говорить; атомъ сохранитъ свою индивидуальность для нашего ума, его изолирующаго; но твердость и инертность атома растворятся или въ движеніяхъ или въ линіяхъ силъ, взаимная солидарность которыхъ возстановитъ всемірную непрерывность. Къ этому заключенію, по необходимости, должны были прійти, исходя изъ совершенно разныхъ два физика этого въка, глубже всъхъ проникнувшіе въ строеніе матеріи — Томсонъ и Фарадей. Для Фарадея атомъ есть "центръ силъ". Подъ этимъ онъ разумветъ, что индивидуальность атома состоитъ въ математической точкъ, гдъ скрещиваются линіи силъ, линіи безконечныя, излучающіяся въ пространствѣ и реально атомъ составляющія: каждый атомъ занимаетъ такимъ образомъ, употребляя его выраженіе, "всецълое пространство, на которое распространяется тяготфніе" и "всф атомы взаимно проникаются 1. Томсонъ, исходя изъ другого ряда идей, предполагаетъ совершенную жидкость, непрерывную, однородную и несжимаемую, которая наполняетъ пространство; то, что мы называемъ атомомъ, есть кольцо неизмѣнной формы, вихрящееся въ этой непрерывности, его свойства зависятъ отъ его формы, его существование, а, следовательно, и его индивидуальность, зависять оть его движенія  $^2$ ). Но какъ той, такъ и въ другой гипотезѣ, мы видимъ, что по мъръ приближенія къ послъднимъ элементамъ матеріи, исчезаетъ прерывность, которую наше воспріятіе установило на ея поверхности. Психологическій анализъ уже открылъ намъ, что эта прерывность зависитъ отъ нашихъ потребностей; всякая философія природы находить ее, въ концъ концовъ, несовивстимой съ общими свойствами матеріи.

<sup>&#</sup>x27;) Faraday, A speculation concerning electric conduction. (Philos. Magazine, 3-s cepis, Vol. XXIV.

<sup>2)</sup> Thomson, On vortex atoms (Proc. of the Roy. Soc. of Edinb. 1867).—Гипотеза того же рода была высказана Graham'омъ, Ou the molecular mobility of gases (Proc. of the Roy. Soc. 1863, стр. 621 и слъд.

По правдъ сказать, вихри и линіи силъ въ мыслъ физика не что иное, какъ удобныя фигуры, предназначенныя схематизировать его вычисленія. Но философія должна спросить себя, почему эти символы удобнъе другихъ и позволяютъ идти дальше. Можемъ ли мы, работая съ ними, настигнуть опытъ, и не указываютъ ли намъ понятія, имъ соотвътствующія, по крайней мъръ, направленіе, гдъ надо искать представление о реальномъ? Но въдь направление ими указываемое не подлежитъ сомнънію; они обнаруживидоизмѣненія, пертурбаціи, изм вненія напряженія или энергіи, идущія по конкретному протяженію, и ничего другого. И въ этомъ они въ особенности стремятся приблизиться къчисто психологическому анализу движенія, уже данному нами; анализъ этотъ представлялъ намъ движение не какъ простое измѣнение отнощенія между предметами, къ которымъ оно приставлялось бы какъ случайность, но какъ реальность истинную и, въ нъкоторомъ родъ, независимую. Ни наука, ни сознание не отвергнутъ, стало быть, это наше послъднее положение:

IV. — Реальное движение есть скорве переносъ состояния, чвив вещи.

Формулируя эти четыре положенія, мы, въ сущности, только постепенно съузили промежутокъ между двумя выраженіями, противопоставляемыми одно другому, между качествами или ощущеніями и движеніями. На первый взглядъ разстояніе кажется недосягаемымъ. Качества разнородны между собою, движенія однородны. Ощущенія, недълимыя по сущности, ускользаютъ отъ измѣренія; движенія, всегда дѣлимыя, отличаются измѣримыми различіями направленія и скорости. Привыкли помѣщать качество, въ видѣ ощущеній, въ сознаніе, между тѣмъ какъ движеніе совершается, независимо отъ насъ, въ пространствѣ. Эти движенія, слагаясь между собою, никогда не дадутъ ничего

кромѣ движеній; наше сознаніе, неспособное ихъ коснуться, таинственнымъ процессомъ выражаетъ ихъ въ ощущеніяхъ, которыя отбрасываются затъмъ въ пространство и покрываютъ, неизвъстно какъ, движенія, которыя они выражаютъ. Отсюда два различные міра, которые могуть сообщаться лищь чудомъ-съ одной стороны движенія въ пространствь, съ другой сознание съ ощущениями. Конечно разница между качествомъ съ одной стороны и чистымъ количествомъ съ другой остается неустранимой, какъ мы сами это нѣкогда показали. Но вопросъ именно въ томъ, представляютъ ли реальныя движенія только различія количества, качество, они составляютъ само которое вибрируетъ, такъ сказать, внутренно и скандируетъ свое собственное бытіе зачастую въ неисчислимомъ количествъ моментовъ. Движеніе, изучаемое механикой, есть только абстрактъ или символъ, общая мъра, общій знаменатель, позволяющій сравнивать между собою всв реальныя движенія; но движенія эти, разсматриваемыя сами по себъ, недълимыя, обладаютъ дленіемъ, предполагаютъ "до" и "послъ" и соединяютъ послъдовательные моменты времени нитью измѣнчиваго качества, не лишеннаго аналогіи съ непрерывностью нашего собственнаго сознанія. Не можемъ ли мы представить себъ, напримъръ, что несовмъстимость двухъ воспринятыхъ цвътовъ зависитъ въ особенности отъ сжатости дленія, въ которомъ сокращаются трилліоны вибрацій, ими совершаемыхъ, въ одно изъ нашихъмгновеній? Если бы мы могли растянуть это дленіе, т. е. переживать его болье медленнымъ ритмомъ, не увидъли ли бы мы, по мъръ замедленія ритма, что краски бліднівоть и расплываются въ последовательныя впечатленія, еще окрашенныя, конечно, но все болье и болье приближающіяся къ тому, слиться съ чистыми колебаніями? Гдф ритмъ движенія достаточно медленъ, чтобы подходить къ привычкамъ

шего сознанія, -- какъ, напримфръ, въ низшихъ нотахъ гаммы, — не чувствуемъ ли мы, что воспринятое качество само собою разлагается на повторныя и послѣдовательныя колебанія, связанныя между собою внутренней непрерывностью? Сближенію обыкновенно мъшаетъ привычка связывать движение съ элементами, -- атомами и другими,-которые вставляютъ свою твердость между самимъ движеніемъ и качествомъ, въ которое оно сокращается. Такъ какъ нашъ ежедневный опытъ показываетъ намъ тъла, которыя двигаются, намъ кажется, что для поддержанія элементарныхъ движеній, къ коимъ качества сводятся, потребны по крайней мъръ тъльца (корпускулы). Движеніе является тогда для нашего воображенія лишь случаемъ, рядомъ положеній, измѣненіемъ отношеній; и такъ какъ это законъ нашего представленія, что устойчивое смѣщаетъ неустойчивое, то главнымъ и центральнымъ элементомъ является для насъ атомъ, движеніе котораго только соединяетъ послъдовательныя положенія. Но эта концепція неудобна не только тамъ, что поднимаетъ относительно атома всъ трудности проблемы, уже вызванныя матеріей; ея ошибка не только въ томъ, что она приписываетъ абсолютную цфиность этому раздфленію матеріи, отвъчающему, по видимости, главнымъ образомъ потребностямъ жизни; она дълаетъ еще непонятнымъ процессъ, которымъ мы разомъ охватываемъ въ воспріятіи и состояніе нашего сознанія и реальность, независимую отъ насъ. Такой смъщанный характеръ нашего непосредственнаго воспріятія, такое осуществившееся, повидимому, противоръчіе есть главный теоретическій доводъ, заставляющій насъ върить во внъшній міръ, не совпадающій абсолютно съ нашимъ воспріятіемъ; а такъ какъ доводъ этотъ оставляется безъ вниманія въ доктринъ, считающей ощущеніе совершенно разнороднымъ съ движеніями, которыхъ

она является сознательнымъ выраженіемъ, то эта доктрина должна бы, казалось, ограничиться ощущеніями, изъ коихъ сдълала единственное данное, а не присоединять къ нимъ движеній, которыя, безъ возможности съ ними соприкасаться, являются безполезнымъ дубликатомъ. Такъ понимаемый реализмъ самъ себя разрушаетъ. Въ концѣ концовъ у насъ нътъ выбора: если наше върование въ болъе или менъе однородный субстратъ чувственныхъ качествъ обосновано, то исключительно помощью акта, который позволиль бы намь уловить или угадать, въсамомъ качествь, ньчто переходящее за наше ощущение, какъ будто ощущение это чревато подозрѣваемыми, но не воспринятыми подробностями. Его объективность, т. е. тотъ плюсъ, который въ немъ содержится сверхъ того, даетъ, будетъ заключаться тогда, именно въ множественности движеній, выполняемыхъ имъ внутри своей куколки. Оно разливается, неподвижное, по поверхности, но оно живетъ и вибрируетъ въ глубинъ.

На самомъ дѣлѣ, никто не представляетъ себѣ иначе отношенія количества къ качеству. Вѣрить въ реальности, отличныя отъ реальностей воспринятыхъ, это значитъ прежде всего признать, что порядокъ нашихъ воспріятій зависитъ не отъ насъ, а отъ нихъ. Стало быть, въ совокупности воспріятій занимающихъ данный моментъ, должна заключаться причина того, что произойдетъ въ послѣдующій моментъ; и механизмъ только точнѣе фсрмулируетъ это вѣрованіе, утверждая, что состоянія матеріи могутъ выводиться одно изъ другого. Этотъ выводъ, правда, возможенъ только въ томъ случаѣ, если подъ кажущейся разнородностью чувственныхъ качествъ, можно открыть однородные и измѣримые элементы. Но, съ другой стороны, если эти элементы находятся внѣ качествъ, правильный порядокъ коихъ они должны объяснить, они уже для этого не пригодны,

потому чтовътакомъслучавкачества присоединяются къ нимъ какимъ то чудомъ и соотввтствуютъ имъ лишь въ силу предустановленной гармоніи. Приходится, стало быть, помвстить эти движенія въ эти качества, въ видв внутреннихъ колебаній, считать эти колебанія менве однородными и эти качества менве разнородными, чвмъ они кажутся при поверхностномъ взглядв, и приписать разницу аспектовъ двухъ понятій, необходимости для этой, такъ сказать, неопредвленной множественности, сокращаться въ дленіи слишкомъ сжатомъ для скандированія его моментовъ.

Остановимся на послѣднемъ пунктѣ, о которомъ мы уже упоминали въ другомъ мѣстѣ, но который мы считаемъ существеннъйшимъ. Дленіе, переживаемое нашимъ сознаніемъ, есть дленіе опредъленнаго ритма, весьма отличное отъ времени, о которомъ говоритъ физикъ и которое можетъ накоплять, въ данномъ промежуткъ, любое число явленій. Въ теченіи секунды, красный свѣтъ-его волны наиболъе длинны и колебанія ихъ, слъдовательно, менъе часты, --- совершаетъ 400 трилліоновъ послѣдовательныхъ колебаній. Хотите составить себь понятіе объ этомъ числъ? Тогда надобно раздвинуть отдъльныя колебанія настолько, чтобъ сознаніе наше могло ихъ считать или, крайней мъръ, отличать ихъ послъдовательность и тогда высчитать сколько эта посладовательность займеть дней, мѣсяцевъ, лѣтъ. Самый малый промежутокъ пустого времени, нами сознаваемый, равняется, по Exner'y двумъ тысячнымъ секунды, да и то еще сомнительно, что мы можемъ воспринять насколько столь короткихъ промежутковъ подъ рядъ. Примемъ все же, что мы можемъ это дълать безконечно. Словомъ, вообразимъ, что какое-нибудь сознаніе присутствуетъ при проходѣ 400 трилліоновъ колебаній мгновенныхъ и отдъленныхъ только двумя тысячными секунды, необходимыми для ихъ различенія. Весьма простое

вычисленіе покажеть, что надобно болье 25,000 льть, чтобь окончить эту операцію. Такимь образомь, ощущеніе краснаго свьта, испытываемое нами въ теченіи секунды, само въ себь содержить посльдовательность явленій, которыя, развернутыя въ нашемь дленіи съ величайшей экономіей времени, заняли бы 250 въковъ нашей исторіи. Можно ли это понять? Здьсь надо различать наше собственное дленіе и время вообще. Въ нашемъ дленіи, въ томъ, которое воспринимаеть наше сознаніе, данный промежутокъ можеть лишь вмышать ограниченное число сознаваемыхъ явленій. Представляемъ ли мы себь, что это содержимое увеличивается и, говоря о безконечно дълимомъ времени, думаемъ ли мы объ этомъ дленіи?

Пока дело идеть о пространстве, можно продолжать дъление сколько угодно; этимъ ничто не измъняется въ природъ того, что дълятъ. Это потому, что пространство, по опредъленію, внъ насъ, и потому, что часть пространства кажется намъ все же существующей, даже когда мы переею заниматься. Пусть мы оставляемъ его нераздъленнымъ, мы знаемъ, что оно можетъ ждать и что новое усиліе воображенія разложить его въ свою очередь. Къ тому же, оно никогда не перестанетъ быть пространствомъ, оно всегда предполагаетъ соприставление и, слъдовательно, возможное раздъленіе. Пространство въ основъ есть, къ тому же, схема безконечной дълимости. Но совсъмъ не то дленіе. Части нашего дленія совпадаютъ съ послъдовательными моментами акта его раздъляющаго; сколько мы въ немъ устанавливаемъ моментовъ, столько въ немъ содержится частей; и если наше сознаніе можетъ различить въ одномъ промежуткъ только опредъленное число элементарныхъ актовъ, если оно гдъ либо останавливаетъ дъленіе, тамъ дълимость и останавливается. Напрасно воображение наше силится пойти дальше, дълить

въ свою очередь послѣднія части и усиливать, въ нѣкоторомъ родѣ, круговоротъ нашихъ внутреннихъ явленій: усиліе продолжать дальше подраздѣленіе нашего дленія настолько же удлинитъ его. Тѣмъ не менѣе, мы знаемъ, что милліоны явленій слѣдуютъ другъ за другомъ, въ то время, какъ мы едва насчитываемъ нѣсколько. Говоритъ намъ это не одна физика; грубый опытъ чувствъ уже позволяетъ намъ это угадывать; мы предчувствуемъ въ природѣ послѣдовательности гораздо болѣе быстрыя, чѣмъ наши внутреннія состоянія. Какъ ихъ представить себѣ, и каково это дленіе, вмѣстимость котораго переходитъ за предѣлы всякаго воображенія?

Это безъ сомнънія, не наше дленіе; но это и не то безличное и однородное время, одинаковое для всего и для всъхъ, которое протекало бы, безразличное и пустое, внъ того, что длится. Такъ называемое однородное время, какъ мы показали въ другомъ мъстъ, есть идолъ слова, фикція, происхожденіе которой легко открыть. Въ дѣйствительности нътъ единаго ритма дленія; можно вообразить себъ много различныхъ ритмовъ, которыя, болъе медленные или болъе быстрые, измъряли бы степень напряженія или ослабленія сознаній и тімь опреділяли бы ихъ соотвътственныя мъста въ ряду существъ. Это представление дления неравной упругости, можетъ быть, тягостно для нашего ума, который пріобраль полезную привычку подставлять вмфсто истиннаго дленія, переживаемого сознаніемъ, однородное и независимое во первыхъ, легко, какъ мы уже показали, разоблачить иллюзію, дізпающую подобное представленіе тягостнымъ, и вторыхъ эта идея имъетъ, въ сущности, за себя молчаливое согласіе нашего сознанія. Не случается ли намъ видъть въ насъ самихъ, во время сна, двухъ отдъльныхъ людей, живущихъ одновременно, изъ которыхъ одинъ спитъ нѣсколько минутъ, въ то время какъ сновидѣніе другого занимаетъ дни и недѣли? И развѣ вся исторія цѣликомъ не заключалась бы въ очень короткомъ времени для сознанія болѣе напряженнаго, чѣмъ наше, которое присутствовало бы при развитіи человѣчества, такъ сказать, сжимая его въ крупные фазисы его эволюціи? Въ общемъ воспринимать, значитъ сгущать огромные періоды, безконечно растянутаго существованія въ нѣсколько дифференцированныхъ моментовъ болѣе интенсивной жизни, резюмируя, такимъ образомъ, очень длинную исторію. Воспринимать—значитъ иммобилизировать.

Это значитъ, что въ актъ воспріятія, ваемъ нѣчто, что переходитъ за само воспріятіе, хотя матеріальная вселенная при этомъ существенно не отличается отъ нашего о ней представленія. Въ одномъ смыслѣ, мое воспріятіе внутри меня, потому что оно сокращаетъ въ единый моментъ моего дленія то, что, само въ себъ, распространилось бы на неисчислимое число моментовъ. Но уничтожьте мое сознаніе, матеріальная вселенная останется такой, какой была: только, разъ откинутъ тотъ особый ритмъ дленія, который былъ условіемъ моего дѣйствія на вещи, эти вещи войдутъ сами въ себя, чтобъ скандироваться въ столькихъ моментахъ, сколько ихъ различаетъ наука, а чувственныя качества, не исчезая, распространятся и расплывутся въ дленіи, несравненно болъе подраздъленномъ. Матерія сводится, такимъ образомъ, къ безчисленнымъ колебаніямъ, соединеннымъ въ непрерывной слитности, солидарнымъ между собою и разбъгающимся дрожью по всъмъ направленіямъ. Словомъ, соедините между собою прерывистые предметы вашего повседневнаго опыта; сведите затъмъ неподвижную непрерывность ихъ качествъ къ колебаніямъ на мѣстѣ; сосредоточтесь на этихъ движеніяхъ, освободясь отъ двлимаго пространства, подведеннаго подъ нихъ, и оставивъ за ними одну подвижность, этотъ нераздѣльный актъ, который улавливаетъ ваше сознаніе въ движеніяхъ, вами самими совершаемыхъ: вы получите видъніе матеріи, утомительное, можетъ быть, для вашего воображенія, но чистое, освобожденное отъ того, что потребности жизни заставляють вась прибавлять къ внѣшнему воспріятію. — Возстановите теперь мое сознание, а съ нимъ и требованія жизни: то здісь, то тамъ, перескакивая всякій разъ чрезъ огромныя періоды внутренней исторіи вещей, будутъ сняты почти мгновенные виды, --- виды на этотъ разъ живописные, болье рызкія краски которыхы сгущаеты безконечность повтореній и элементарныхъ измізненій. Такъ тысячи послѣдовательныхъ положеній бѣгуна сокращаются въ одно символическое положение, воспринимаемое нашимъ глазомъ, воспроизводимое искусствомъ и которое становится для всъхъ изображеніемъ бъгущаго человъка. Когда время отъ времени бросаемъ взглядъ вокругъ, онъ улавливаетъ только слъдствія множества повтореній и внутреннихъ зволюцій, слѣдствій поэтому прерывистыхъ; непрерывность ихъ мы возстановляемъ относительными движеніями, которыя мы приписываемъ "предметамъ" въ пространствъ. Измънение всюду, но оно глубоко; мы же локализируемъ его тамъ и сямъ на поверхности; и такъ мы образуемъ тъла одновременно стойкія по качествамъ и подвижныя по положеніямъ, причемъ простая перемѣна мѣста сосредоточиваетъ въ себъ, въ нашихъ глазахъ, всемірное превращеніе.

Неоспоримо, что въ нѣкоторомъ смыслѣ есть множество предметовъ,—человѣкъ отличается отъ человѣка, дерево отъ дерева, камень отъ камня, такъ какъ каждое изъ этихъ существъ, каждая изъ этихъ вещей имѣетъ характерныя особенности и подчиняется опредѣленному закону

эволюціи. Но раздъленіе между вещью и тъмъ, что ее окружаетъ, не можетъ быть ръзко проведено; нечувствительными ступенями переходять оть одного къ другому: тъсная солидарность, связующая всф предметы матеріальнаго міра, непрестанность ихъ взаимодъйствій и реакцій, доказываютъ, что они не имъютъ тъхъ точныхъ границъ, которыя мы имъ приписываемъ. Наше воспріятіе рисуетъ, въ нѣкоторомъ родѣ, форму ихъ осадка; оно заканчиваетъ ихъ въ той точкъ, гдъ останавливается наше возможное дъйствіе на нихъ и гдъ, слъдовательно, они перестаютъ касаться нашихъ потребностей. Такова первая и наиболъе очевидная операція воспринимающаго ума: онъ чертить дьленія въ безпрерывности протяженія, просто подчиняясь внушеніямъ потребности и необходимостямъ практической жизни. Но чтобъ такимъ образомъ подраздълять реальное, мы должны предварительно увфриться, что реальное произвольно далимо. Мы должны, сладовательно, натянуть подъ непрерывностью чувственныхъ качествъ, что и есть конкретная протяженность, съть съ петлями безконечно измънчивыми и безконечно уменьшающимися: этотъ субстратъ просто понимаемый, эта совершенно идейная схема произвольной и безконечной дълимости есть однородное пространство. Теперь, въ то время какъ наше актуальное и, такъ сказать, мгновенное воспріятіе производить это дѣленіе матеріи на независимые предметы, память наша уплотняетъ въ чувственныя качества безпрерывный потокъ вещей. Она продолжаетъ прошлое въ настоящемъ, потому что наше дъйствіе будетъ располагать будущимъ въ той самой мъръ, въ какой наше воспріятіе, увеличенное памятью, сожметь прошлое. Отвъчать на испытанное дъйствіе немедленной реакціей, которая принимаетъ тотъ же ритмъ и продолжается въ томъ же дленіи, быть въ настоящемъ и въ настоящемъ безостановочно возобновляющемся, — вотъ основной законъ мате-

ріи! въ этомъ состоить необходимость. Если есть свободныя дайствія или, по крайней мара, частью непредопредъленныя, то они могутъ принадлежать только существамъ, способнымъ предвидъть отдъльные моменты будущаго, съ которымъ встрътится ихъ будущее, закръплять его въ отдъльные моменты, сгущать такимъ образомъ матерію и, усвояя ее, преобразовывать ее въ движенія реакціи, которыя пройдутъ сквозь петли естественной необходимости. Большее или меньшее напряжение ихъ дленія, которое, въ сущности, выражаетъ большую или меньшую интенсивность жизни, опредъляетъ, такимъ образомъ, и силу сосредоточенія ихъ воспріятій и степень ихъ свободы. Независимость ихъ воздъйствія на окружающую матерію утверждается по мфрф того, какъ они освобождаются отъ ритма, въ которомъ протекаетъ эта матерія. Такъ что чувственныя качества, какими они появляются въ нашемъ воспріятіи, удвоенномъ памятью, суть именно последовательные моменты, полученные закръпленіемъ реальнаго. Но чтобъ отличать эти моменты, а также, чтобъ связать ихъ нитью, общею и нашему бытію и бытію вещей, намъ приходится вообразить абстрактную схему последовательности вообще, среду однородную и безразличную, которая была бы въ отношеніи потока матеріи, въ направленіи длины, тъмъ, чъмъ есть пространство въ направленіи ширины: въ этомъ состоитъ однородное время. Стало быть однородное пространство и однородное время не суть ни свойства вещей, ни существенныя условія нашей способности ихъ познавать: они выражають, въ абстрактной формъ, двойную работу отверденія и дѣленія, которымъ мы подвергаемъ подвижную непрерывность реальнаго, чтобы обезпечить себъ въ ней точки опоры, чтобы намътить центры дъйствія, чтобы ввести въ нее настоящія измѣненія; это схемы нашего д в й с т в і я на матерію. Первая ошибка, состоящая вътомъ.

чтобы сдълать изъ этого однороднаго времени и пространства свойства вещей, ведетъ къ непреодолимымъ трудностямъ метафизическаго догматизма, - механизма или динамизма. Динамизмъ возводитъ въ абсолюты послѣдовательныя съченія, которыя мы дълаемъ вдоль текущей вселенной, и потомъ тщетно старается связать ихъ между собою родомъ качественной дедукціи; механизмъ беретъ, въ какомъ-нибудь одномъ съченіи, дъленія произведенныя въ ширину, т. е. мгновенныя различія величины и положенія, столь же тщетно силясь породить, при помощи этихъ различій, послѣдовательность чувственныхъ качествъ. Желаютъ ли принять иную гипотезу? признать съ Кантомъ, что пространство и время формы нашей чувственности? Тогда приходится объявить и матерію и духъ одинаково непознаваемыми. Но если сравнить объ гипотезы, видно, что у нихъ общая основа: дълая изъ однороднаго времени и однороднаго пространства созерцаемыя реальности или формы онѣ приписываютъ созерцанія, обѣ времени странству скоръе спекулятивный, нежели жизненный интересъ. А тогда между метафизическимъ догматизмомъ съ одной стороны и критической философіей съ друдоктрины, которая смотритъ на гой, есть мъсто для однородное время и пространство какъ на принципы дѣленія и отверденія, введенные въ реальное въ виду дъйствія, а не познанія; эта доктрина приписываетъ вещамъ реальное дленіе и реальную протяженность и усматриваетъ, наконецъ, первоначало всъхъ трудностей уже не въ этомъ дленіи и не въ этомъ протяженіи, дѣйствительно принадлежащимъ вещамъ и непосредственно обнаруживающимся нашему духу, но въ однородномъ времени и пространствъ, которыя мы натягиваемъ подъ ними, чтобъ дълить непрерывное, опредълять осуществленія и давать нашей дъятельности точки опоры.

Но ошибочныя понятія чувственнаго качества и пространства такъ глубоко вкоренились въ умъ, что надо оспаривать ихъ съ возможно большаго числа точекъ зрънія заразъ. Скажемъ еще, чтобъ представить ихъ въ новомъ аспектъ, что они предполагаютъ двойной постулатъ, принимаемый и реализмомъ и идеализмомъ: 1. между различными родами качествъ нътъ ничего общаго; 2. нътъ также ничего общаго между протяженіемъ и чистымъ качествомъ. Мы же, напротивъ, полагаемъ, что есть нъчто общее между качествами разныхъ родовъ, что они всѣ причастны въ разной степени протяженію и что эти двѣ истины нельзя упускать изъ виду, не затрудняя тысячами трудностей метафизику матеріи, психологію воспріятія и, въ болье общемь смысль, вопрось объ отношеніяхъ сознанія къ матеріи. Не настаивая на этихъ послъдствіяхъ, ограничимся тъмъ, что обнаружимъ два оспариваемые нами постулата, въ основъ различныхъ теорій матеріи, и прослѣдимъ иллюзію, отъ которой они происходятъ.

Сущность англійскаго идеализма въ томъ, что онъ считаетъ протяжение свойствомъ осязательныхъ воспріятій. Такъ какъ чувственныя качества онъ разсматриваетъ только какъ ощущенія, а самыя ощущенія какъ состоянія души, то въ различныхъ качествахъ онъ не находитъ ничего, что обосновало бы параллелизмъ ихъ явленій: ему по необходимости приходится объяснять этотъ параллелизмъ привычкой, вслѣдствіе которой актуальныя зрительныя воспріятія, напримъръ, внушаютъ намъ возможныя воспріятія осязанія. Если впечатлівнія двухь различных чувствь сходны не болье, чъмъ два слова различныхъ языковъ, тщетно было бы и стараться вывести данныя одного изъ данныхъ другого; у нихъ нътъ общихъ элементовъ. И слъдовательно, такъ же нътъ ничего общаго между протяжениемъ, которое всегда осязательно, и данными другихъ чувствъ, которыя никоимъ образомъ не протяженны.

Но въ свою очередь атомистическій реализмъ, который помъщаетъ движенія въ пространство, а ощущенія въ сознаніе, не можетъ открыть ничего общаго между этими явленіями протяженія и ощущеніями имъ отвѣчающими. Эти ощущенія словно исходять изь этихь явленій, какъ родъ фосфоресценціи, или они какъ бы переводять на языкъ души проявленія матеріи; но ни въ томъ, ни въ другомъ случав они не отражають образа ихъ причинъ. Конечно всъ они исходятъ изъ общаго первоначала, --- изъ движенія въ пространствь; но именно потому, что они развиваются внъ пространства, они отказываются, поскольку они ощущенія, отъ сродства, соединявшаго ихъ причины. Разрывая связь съ пространствомъ, они разрываютъ и связь между собой, и не причастны ни другъ другу, ни протяженію.

Стало быть, тутъ идеализмъ и реализмъ отличаются только въ томъ, что первый отодвигаетъ протяжение до осязательнаго воспріятія, исключительнымъ свойствомъ котораго оно становится, а второй—отталкиваетъ протяжение еще дальше, за предѣлы всякаго воспріятія. Но обѣ доктрины согласны въ утвержденіи прерывности различныхъ родовъ чувственныхъ качествъ, а также и рѣзкаго перехода того, что есть чисто протяженное, въ то, что ни въ какомъ смыслѣ не протяженно. Главныя трудности, которыя обѣ эти доктрины встрѣчаютъ въ теоріи воспріятія, выходятъ изъ этого общаго постулата.

Желаютъ ли, съ Берклеемъ, чтобы всякое воспріятіе протяженія относилось къ осязанію? Можно, пожалуй, отказать въ протяженіи даннымъ слуха, обонянія и вкуса; но придется, по крайней мѣрѣ, объяснить генезисъ зрительнаго пространства, соотвѣтствующаго пространству осязательному. Правда, ссылаются на то, что зрѣніе становится символичнымъ осязанію и что въ зрительномъ воспріятіи

отношеній пространства нътъ ничего, кромъ внушенія осязательныхъ воспріятій. Но намъ трудно понять, какъ, напримъръ, зрительное воспріятіе выпуклости, воспріятіе производящее на насъ впечатлъніе sui generis, - къ тому же неописуемое, --- совпадаетъ съ простымъ воспоминаніемъ ощущенія осязанія. Ассоціація воспоминанія съ наличнымъ воспріятіемъ можетъ осложнить это воспріятіе, обогативъ его уже извъстнымъ элементомъ, но не можетъ создать новаго рода впечатлѣнія, новаго качества воспріятія: между тъмъ зрительное воспріятіе выпуклости представляетъ совершенно оригинальный характеръ. Можно ли получить илплоской поверхности? Отсюда выпуклости отъ можно бы было заключить, что поверхность, на которой игра свъта и тъней выпуклаго предмета хорощо изображены, можетъ напомнить намъ выпуклость; но чтобъ выпуклость можно было вспомнить, надобно еще, что бы она прежде того дъйствительно была воспринята. Мы уже говорили, (не лишне еще разъ повторить это): наши теоріи воспріятія совершенно искажены мыслью, что если нѣкая комбинація производить, въ данный моменть, иллюзію какого-нибудь воспріятія, то она всегда достаточна произведенія того же воспріятія; — какъ будто памяти не состоитъ именно въ томъ, чтобъ сохранять сложность сладствія, посла упрощенія причины. Скажутъ ли намъ, что сама сътчатка плоская поверхность, и что если мы зръніемъ воспринимаеъ нъчто протяженное, то это во всякомъ случав только образъ на свтчаткв? Но развѣ не вѣрно, какъ мы показали въ началѣ этой книги, что въ зрительномъ воспріятіи предмета мозгъ, нервы, сѣтчатка и самъ предметъ составляютъ одно солидарное цѣлое, непрерывный процессъ, гдѣ образъ сѣтчатки составляетъ только эпизодъ: по какому праву можно отдълять этотъ образъ и сосредоточивать въ немъ все воспріятіе? Затфиъ, мы также показали это въ другомъ мфстф 1), можетъ ли поверхность быть воспринята какъ поверхность, иначе, какъ въ пространствъ, при возстановлении его трехъ измъреній? Берклей шелъ, по крайней мъръ, до конца своего положенія: онъ отрицалъ въ зрѣніи всякое воспріятіе протяженія. Но наши возраженія тогда пріобратають новую силу, такъ какъ непонятно, какъ, простой ассоціаціей воспоминаній, можетъ создаться то, что есть оригинальнаго въ нашихъ зрительныхъ воспріятіяхъ линіи, поверхности и объема, воспріятіяхъ столь ясныхъ, что математикъ ими довольствуется и обыкновенно разсуждаетъ надъ пространствомъ чисто зрительнымъ. Но не будемъ настаивать на этихъ пунктахъ, точно также, какъ на спорныхъ аргументахъ, почерпнутыхъ изъ наблюденій надъ слѣпыми, подвергнутыми операціи: классическая, послѣ Берклея, теорія пріобрътенныхъ зрительныхъ воспріятій, повидимому не можетъ устоять противъ многочисленныхъ нападокъ на нее современной психологіи <sup>2</sup>). Оставляя въ сторонъ трудности психологической стороны вопроса, ограничимся указаніемъ одного пункта, для насъ существеннаго. Представимъ себъ, на одну минуту, что зръніе изначально не даетъ намъ свѣдѣній ни о какихъ пространственныхъ отношеніяхъ. Зрительная форма, зрительная выпуклость, зрительное разстояніе становятся тогда символами осязательныхъ воспріятій. Но намъ должны объяснить, какъ этотъ сим-

<sup>1)</sup> Essaisur les donnés immédiates de la conscience, Paris, 1889, стр. 77 и 78. А. Бергсонъ. "Время и свобода воли" пер. С. Гессена. Москва 1910.

<sup>2)</sup> См. по этому вспросу: Paul Janet, La perception visuelle de la distance, Revue philosophique, 1879, t. VII, стр. 1 и слъд.—William James, Principles of Psychology t. II, chap. XXII.—См. по вопросу о зрительной перцепціи протяженія: Dunan, L'espace visuelle et l'espace tactile (Revue philosophique, февраль и апръль 1888, январь 1889).

волизмъ удается. Вотъ предметы, которые измѣняются въ формѣ и двигаются. Зрѣніе констатируетъ опредѣленныя измѣненія, которыя затѣмъ провѣряются осязаніемъ. Въ этихъ двухъ серіяхъ, зрительной и осязательной, или въ ихъ причинахъ, есть значитъ нѣчто, что заставляетъ ихъ соотвѣтствовать другъ другу и что обезпечиваетъ постоянство этого параллелизма. Въ чемъ принципъ этой связи.

Для англійскаго идеализма это можетъ быть только въ какой-то deus ex machina и мы возвращаемся кътайнъ. Для вульгарнаго реализма принцицъ соотношенія ощущеній между собой находится въ пространствъ отличномъ отъ ощущеній; но доктрина эта только отодвигаетъ трудность и даже увеличиваетъ ее, ибо надо, чтобы она сказала намъ, какъ система однородныхъ движеній въ пространствъ вызываетъ различныя ощущенія, не имъющія между собою никакого соотношенія. Мы только что видъли, что генезисъ зрительнаго воспріятія пространства изъ простой ассоціаціи образовъ, какъ бы предполагалъ настоящее твореніе ex nihilo: здъсь всъ ощущенія рождаются изъ ничего или, по крайней мъръ, не имъютъ никакого отношенія къ движенію ихъ производящему. Въ сущности, вторая теорія гораздо менѣе отличается отъ первой, чъмъ это думаютъ. Аморфное пространство, атомы отталкивающіеся и сталкивающіеся, — не что иное какъ объективированныя осязательныя воспріятія, отдъленныя отъ другихъ воспріятій въ силу исключительной важности, имъ приданной и возведенныя въ независимыя реальности, для отличенія ихъ отъ другихъ ощущеній, которыя становятся ихъ символами. Къ тому же, при этомъ ихъ лишили части ихъ содержимаго; сведя всъ чувства на осязаніе, отъ самаго осязанія сохранили только абстрактную схему осязательнаго воспріятія, чтобы изъ этой схемы построить внашній міръ. Можно ли удивляться, что между

этой абстракціей съ одной стороны, и ощущеніями съ другой, уже не находять болье возможнаго сообщенія? Истина въ томъ, что пространство и не въ насъ, и не внь насъ и что оно не принадлежить къ привиллегированной группь ощущеній. Всь ощущенія причастны протяженію; всь пускають въ протяженіе болье или менье глубокіе корни, и трудности вульгарнаго реализма лежать въ томъ, что разъ сходство между ощущеніями извлечено и отложено въ сторону въ видь безконечнаго и пустого пространства, мы уже не видимъ ни причастности этихъ ощущеній къ протяженію, ни ихъ соотвътствія между собою.

Мысль, что наши ощущенія до нѣкоторой степени экстенсивны, все болѣе и болѣе проникаетъ современную психологію. Утверждаютъ, не безъ видимаго основанія 1), что нѣтъ ощущенія безъ "экстенсивности" или безъ "чувства объема" 2). Англійскій идеализмъ хотѣлъ оставить за осязательнымъ воспрятіемъ монополію протяженія, причемъ другія ощущенія дѣйствовали бы въ пространствѣ лишь въ той мѣрѣ, въ какой они напоминаютъ данныя осязанія. Наоборотъ, болѣе внимательная психологія обнаруживаетъ передъ нами —и обнаружитъ еще больше, безъ сомнѣнія— необходимость принимать, что всѣ ощущенія изначально растяженны, но что протяженность ихъ блѣднѣетъ и

¹) Ward, статья Psychology, въ Encyclop. Britannica.

<sup>2)</sup> W. James, Principles of Psychology, t. П, стр. 134 и слъд. — Замътимъ мимоходомъ, что мнъніе это можно было бы, пожалуй приписать Канту, потому что въ трансцендентальной эстетикъ онъ не дълаетъ различія между данными разныхъ чувствъ касательно ихъ распространенія въ пространствъ. Но не надо забывать, что точка зрънія критики иная, чъмъ точка зрънія психологіи, и что для ея предмета достаточно, если всъ наши ощущенія заканчиваются локализаціей въ пространствъ, когда воспріятіе достигло своей окончательной формы.

сглаживается передъ интенсивностью и высшей полезностью осязательнаго протяженія и также, безъ сомнѣнія, протяженностью зрительной.

Понятое такимъ образомъ, пространство есть дъйствительно символъ стойкости и дълимости ПО ности. Конкретное протяжение, т. е. разнообразие чувственныхъ качествъ, не въ пространствѣ; мы помѣщаемъ пространство въ конкретное протяжение. Оно не есть опора, на которую накладывается реальное движеніе; наоборотъ реальное движение отлагаетъ его подъ собою. Но воображеніе наше, занятое прежде всего удобствомъ выраженія и требованіями матеріальной жизни, предпочитаетъ опрокинуть естественный порядокъ членовъ. - Привыкшее искать точки опоры въ міръ образовъ готовыхъ, неподвижныхъ, кажущаяся стойкость которыхъ отражаетъ въ особенности неизмѣнность нашихъ низшихъ потребнсстей, оно не можетъ не върить, что покой, предшествуетъ подвижности, не можетъ не принимать его за отправленія; не можетъ не помъститься въ немъ и не видъть, наконецъ, въ движении только измънение разстояния, при чемъ пространство предшествуетъ движенію. Тогда, въ однородномъ и безконечно дълимомъ пространствъ, оно начертитъ траекторію и установитъ положенія: затъмъ, приложивъ движение къ траектории, оно захочетъ, чтобы движеніе было такъ же далимо какъ эта линія и, какъ она, лишено качествъ. Удивительно ли послъ этого, что нашъ разумъ, работая отнынъ по этой идеъ, обратной дъйствительности, не находитъ въ ней ничего кромъ противоръчій? Пріурочивъ движенія къ пространству, ихъ находятъ столь же однородными какъ пространство; а такъ какъ между ними хотятъ видъть только измъримыя различія направленія и скорости, то всякое соотношеніе между движеніемъ и качествомъ уничтожается. Тогда остается только заключить движение въ пространство, качества въ сознаніе, и установить между этими двумя параллельными серіями, по гипотезъ не способными никогда сойтись, таинственное соотвътствіе. Отброшенное въ сознаніе чувственное качество становится безсильнымъ снова овладъть протяжениемъ. Помъщенное въ пространствъ, -въ пространствъ абстрактномъ, гдъ всегда есть только одно мгновеніе и гдъ все всегда вновь начинается—движеніе отказывается отъ солидарности настоящаго съ прошлымъ, составляющей самую его сущность. И такъ какъ эти два аспекта воспріятія, качество и движеніе, одинаково затемняются, то явленіе воспріятія, гдф замкнутое въ самомъ себъ и чуждое пространству сознание передаетъ, что происходитъ въ пространствъ, становится совершенной тайной. -- Отстранимъ, напротивъ, всякую предвзятую идею объясненія или міры, станемъ лицомъ къ лицу съ непосредственной реальностью: мы больше не находимъ непреодолимаго разстоянія, не находимъ существенной разницы, не находимъ даже настоящаго различія между воспріятіемъ и воспринимаемой вещью, между качествомъ и движеніемъ.

Мы возвращаемся, такимъ образомъ, длиннымъ обходомъ къ заключеніямъ, къ которымъ пришли въ первой главѣ этой книги. Наше воспріятіе, говорили мы, находится, скорѣе въ вещахъ, чѣмъ въ духѣ, скорѣе внѣ насъ, чѣмъ въ насъ. Воспріятія различнаго рода намѣчаютъ различныя направленія реальности. Но это воспріятіе, совпадающее со своимъ объектомъ прибавляли мы, существуетъ скорѣе d е j u r e, чѣмъ d e f a c t o: оно происходитъ во мгновенномъ. Въ конкретное воспріятіе вступаетъ память, и субъективность чувственныхъ качествъ зависитъ отъ того, что наше сознаніе, которое въ началѣ только память, продолжаетъ одни въ другіе множество моментовъ, чтобъ сократить ихъ въ единой интуиціи.

Сознаніе и матерія, душа и тѣло, приходятъ такимъ образомъ въ соприкосновение въ воспріятии. Но мысль эта оставалась темной нѣкоторыми своими сторонами, потому что, въ такомъ случаѣ, наше воспріятіе, а слѣдовательно и сознаніе наше, должны бы обладать свойствомъ дълимости, приписываемымъ матеріи. Въ дуалистической гипотезъ для насъ естественно непріемлемо частичное совпаденіе воспринятаго объекта и воспринимающаго субъекта, потому что мы сознаемъ нераздъльное единство нашего воспріятія, тогда какъ объектъ кажется намъ, по своей сущности, безконечно дълимымъ. Отсюда гипотеза сознанія съ не экстенсивными ощущеніями, обращеннаго къ протяженной множественности. Но если дълимость матеріи стоитъ въ зависимости только отъ нашего дъйствія на нее, т. е. отъ нашей способности измѣнять ея аспектъ, если она принадлежитъ не самой матеріи, а пространству, которое мы подводимъ подъ эту матерію, чтобъ сдълать ея доступной нашему дъйствію, тогда трудность исчезаетъ. Протяженная матерія, разсматриваемая въ ея цъломъ, подобна сознанію, гдъ все уравновъшено, компенсировано и нейтрализовано; она дъйствительно обнаруживаетъ недълимость нашего воспріятія; такъ что обратно, мы смѣло можемъ приписать воспріятію нѣчто отъ протяженности матеріи. Эти два выраженія, воспріятіе и матерія, идутъ другъ другу на встрвчу, по мврв нашего освобожденія отъ того, что можно назвать предразсудкомъ дъйствія: ошущеніе пріобрътаеть вновь экстенсивность, конкретное протяжение снова овладъваетъ своей естественной непрерывностью и недълимостью. А однородное пространство, высившееся между этими двумя выраженіями какъ несокрушимая преграда, не имъетъ иной реальности, кромъ реальности схемы или символа. Оно касается поступковъ существа дъйствующаго на матерію, но не работы ума, спекулирующаго надъ ея сущностью.

Этимъ же уясняется, въ накоторой мара, вопросъ, къ которому сводятся всъ наши изслъдованія, вопросъ соединенія души и тъла. Неясность этой проблемы, въ дуалистической гипотезф, исходитъ изъ взгляда на матерію, какъ на дълимое по существу и на всякое состояніе души какъ на строго неэкстенсивное, такъ что съ самаго начала пресъкаютъ сообщение между этими двумя выражениями. Углубляя этотъ двойной постулатъ, въ немъ открываютъ, отношеніи матеріи, смфшеніе конкретной и недфлимой протяженности съ дълимымъ пространствомъ подъ ней подведеннымъ, а въ отношеніи духа, ошибочную мысль, что нѣтъ степеней, натъ возможнаго перехода отъ протяженнаго къ непротяженному. Но если эти два постулата заключаютъ въ себъ общую ошибку; если есть постепенный переходъ отъ идеи къ образу и отъ образа къ ощущенію; если по мъръ того, какъ душевное состояние двигается такимъ путемъ къ актуальности, т. е. къ дъйствію, оно все болье приближается къ экстенсивности; если, наконецъ, эта экстенсивность, разъ достигнутая, остается недълимой и тъмъ ничуть не нарушаетъ единства души, то становится понятнымъ, что духъ можетъ приложиться къ матеріи въ актѣ чистаго воспріятія, слѣдовательно соединяться съ нею, и все таки радикально отъ нея отличаться. Онъ отличается отъ нея тъмъ, что даже тогда онъ есть память, т. е. синтезъ прошлаго и настоящаго въ виду будущаго, тѣмъ, что онъ сдвигаетъ моменты этой матеріи, чтобъ пользоваться ею и проявляться, въ дфйствіяхъ, въ чемъ настоящая цъль его соединенія съ тъломъ. Мы были, стало быть, правы, говоря въ началѣ этой книги, что различіе между тѣломъ и духомъ не должно установляться функціей пространства, но функціей времени.

Ошибка вульгарнаго дуализма въ томъ, что онъ становится на точку зрѣнія пространства, помѣщаетъ съ одной

стороны матерію съ ея измъненіями въ пространство, съ другой неэкстнсивныя ощущенія въ сознаніе. Отсюда невозможность понять, какъ духъ дъйствуетъ на тъло или какъ тъло дъйствуетъ на духъ. Отсюда гипотезы, которыя суть ничто иное, и не могутъ быть ничъмъ инымъ, какъ только замаскированнымъ констатированіемъ факта, -- идея параллелизма или предустановленной гармоніи. Но отсюда также проистекаетъ невозможность установить психологію памяти, и метафизику матеріи. Мы пытались доказать, что эта психологія и эта метафизика солидарны и что трудности сглаживаются въ дуализмѣ, который, исходя изъ чистаго воспріятія, гдѣ субъектъ и объектъ совпадаютъ, помѣщаетъ развитіе этихъ выраженій въ соотвътствующія имъ дленія, матерія, по мъръ углубленія ея анализа, приближается къ тому, чтобъ обратиться въ послъдовательность безконечно быстрыхъ моментовъ, которые выводятся одинъ изъ другого и тъмъ становятся равнозначными; духъ, будучи памятью уже въ воспріятіи, все болье утверждается, какъ продолжение прошлаго въ настоящемъ, какъ прогрессированіе, какъ настоящая эволюція.

Но становится ли яснѣе соотношеніе тѣла съ духомъ? Пространственное различіе мы замѣняемъ различіемъ времѐннымъ: но могутъ ли оттого легче соединиться эти два выраженія? Надобно замѣтить, что первое различіе не допускаетъ степеней: матерія въ пространствѣ, духъ внѣ пространства,—между ними нѣтъ возможнаго перехода. Наоборотъ, если самая низменная роль духа въ томъ, чтобы связыватъ послѣдовательные моменты длительности вещей, если въ этомъ онъ приходитъ въ соприкосновеніе съ матеріей и этимъ же, сначала, отъ матеріи отличается, тогда мыслима безконечность ступеней между матеріей и духомъ въ полномъ своемъ развитіи, духомъ, способнымъ не только на непредопредѣленныя дѣйствія, но и на дѣйствія

разумныя и обдуманныя. Каждая изъ этихъ послѣдовательныхъ ступеней, измъряющихъ растущую интенсивность жизни, отвъчаетъ болъе высокому напряженію выражается наружу большимъ различіемъ чувственно-двигательной системы. Увеличивающаяся сложность нервной системы укажетъ, повидимому, на возможность все большаго простора для дъятельности живого существа, способность ждать, прежде чъмъ реагировать, ставить полученное раздражение въ соотвътствие съ ростущимъ богатствомъ двигательныхъ механизмовъ. Но это только внъшность; болъе сложная организація нервной системы, которая повидимому обазпечиваетъ живому существу большую независимость отъ матеріи, только матеріально символизируетъ самую эту независимость, т. е. внутреннюю силу, позволяющую существу освобождаться отъ ритма потока вещей, все лучше и лучше удерживать прошедшее, чтобы все глубже вліять на будущее, — то есть, его память, въ томъ особомъ смыслъ, который мы придаемъ этому слову. Такимъ образомъ, между матеріей и духомъ, наиболѣе способнымъ къ размышленію, существуютъ всѣ возможныя интенсивности памяти или, что то же самое, всъ степени свободы. Въ первой гипотезъ, той, которая выражаетъ различіе между духомъ и тъломъ въ понятіяхъ пространства, тъло и духъ уподобляются двумъ рельсовымъ путямъ, пересъкающимся подъ прямымъ согласно второй-рельсы проложены по кривой, такъ что можно незамътно перейти съ одного пути на другой.

Но не есть ли это только образъ? Не останется ли, все же, рѣзкой разницы несовмѣстимаго противоположенія между матеріей въ собственномъ смыслѣ слова и самой низкой степенью свободы или памяти? Да, конечно, различіе остается, но соединеніе становится возможнымъ, ибо оно дается, въ радикальной формѣ частичнаго совпа-

денія въ чистомъ воспріятіи. Трудности вульгарнаго дуализма происходятъ не отъ того, что эти два члена различаются, а отъ того, что не видно, какъ одно изъ нихъ прививается къ другому. Мы показали, что чистое воспріятіе, которое есть низшая степень духа, -- духъ безъ памяти-дъйствительно составляетъ часть матеріи, какъ мы ее понимаемъ. Пойдемъ дальше: память вступаетъ матеріи совершенно какъ функція, для чуждая и которой она не подражала бы на свой ладъ. Если матерія не помнитъ прошлаго, то только потому что, она безпрерывно повторяетъ прошлое, потому, что подчиненная необходимости, она развертываетъ рядъ моментовъ, изъ которыхъ каждый равнозначенъ предыдущему и можетъ изъ него выводиться: такъ, ея прошедшее дъйствительно дано въ ея настоящемъ. Но существо, которое болѣе или менће свободно эволюируетъ, создаетъ въ каждый моментъ нъчто новое: поэтому безполезно было бы искать его прошлое въ его настоящемъ, если бы прошлое не откладывалось въ немъ въ состояни воспоминанія. Итакъ, -- метафора много разъ повторявшаяся въ этой книгъ-необходимо, по одинаковымъ причинамъ, чтобы прошлое разыгрывалось матеріей и воображалось духомъ.

## ОБЩІЯ ЗАКЛЮЧЕНІЯ.

I. Мы видъли изъ фактовъ и подтвердили разсужденіемъ ту идею, что тъло есть инструментъ дъйствія и только дъйствія. Ни въ какой мъръ, ни въ какомъ смыслъ, ни въкакомъ видъ оно не служитъ для приготовленія и, еще менье, для объясненія представленія. Между такъ называемыми перцептивными способностями головного мозга и рефлекторными функціями спинного мозга разница только въ степени, а не по существу. Тогда какъ спинной мозгъ превращаетъ полученные импульсы въ движенія, которыя болве или менъе неизбъжно совершаются, головной мозгъ приводитъ эти импульсы въ сообщение съ двигательными механизмами, болъе или менъе свободно выбираемыми; но то, что въ нашихъ воспріятіяхъ объясняется головнымъ мозгомъ, это-наши дъйствія начатыя, или подготовленныя, или внушенныя, а не сами наши воспріятія. Тъло сохраняетъ двигательныя привычки, способныя снова разыграть прошедшее; оно можетъ вновь принимать положенія, въ которыя вложится прошедшее; или повтореніемъ извѣстныхъ явленій, мозговыхъ которыя продолжили старыя предоставитъ воспоминанію точку соприкопріятія, оно сновенія съ актуальнымъ, способъ обрѣсти утерянное вліяніе надъ наличной реальностью; но мозгъ ни въ какомъ случав не будетъ накаплять воспоминанія или образы. Такъ, ни въ воспріятіи, ни въ памяти, ни, тѣмъ болѣе, въ высшихъ операціяхъ духа, тѣло не участвуетъ непосредственно въ представленіи. Развивая эту гипотезу въ ея множественныхъ аспектахъ и доводя такимъ образомъ дуализмъ до послѣдней крайности, мы, казалось, рыли бездонную пропасть между тѣломъ и духомъ. На самомъ же дѣлѣ, мы указывали единственное возможное средство сблизить и соединить ихъ.

II.—Въ самомъ дълъ, всъ трудности, поднимаемыя этой проблемой, -- въ вуальгарномъ дуализмѣ, въ матеріализмѣ или идеализмѣ, -- происходятъ изъ того, что въ явленіяхъ воспріятія и памяти тѣлесное и духовное разсматриваются какъ duplicata одно другого. Если я стану на матеріалистическую точку зрѣнія сознанія-эпифеномена, то непонятно, почему нѣкоторыя мозговыя явленія сопровождаются сознаніемъ, т. е. для чего служитъ или какъ происходитъ сознательное повтореніе матеріальной вселенной, заранъе данной. - Если я встану на точку зрънія идеализма, то мнѣ даны только воспріятія и тѣло мое будеть однимъ изъ нихъ. Но въ то время, какъ наблюдение показываетъ мнѣ, что воспринятые образы вверхъ дномъ перевертываются отъ очень малыхъ измъненій образа, который я называю своимъ тъломъ (мнъ стоитъ закрытъ глаза, чтобъ исчезла моя зрительная вселенная), наука увъряетъ меня, что всъ явленія должны слъдовать и обусловливать другъ друга въ опредъленномъ порядкъ, въ коемъ всъ слъдствія въ строгомъ соотвътствіи съ причинами. долженъ, стало быть, искать въ томъ образъ, который называю своимъ твломъ и который всюду за мною слвдуетъ, измѣненій эквивалентныхъ, на этотъ разъ хорошо усгановленныхъ и точно соразмърныхъ другъ другу, образамъ вокругъ моего тъла: мозговыя движенія, къ которымъ я вновь приду такимъ путемъ, сдълаются дупликатомъ мо-

ихъ воспріятій. Правда, эти движенія все еще будутъ воспріятіями, воспріятіями "возможными", такъ что вторая гипотеза понятнъе первой; но за то ей придется, въ свою очередь, предположить необъяснимое соотвътствіе между моимъ реальнымъ воспріятіемъ вещей и моимъ возможнымъ воспріятіемъ накоторыхъ мозговыхъ движеній, которыя ни въ чемъ не похожи на эти вещи. Ближе всматриваясь, увидятъ, что въ этомъ камень преткновенія всякаго идеализма; онъ въ этомъ переходъ отъ порядка, который является намъ въ воспріятіи, къ порядку, который удается намъ въ наукъ, шли, если дъло идетъ въ частности о кантовскомъ идеализмѣ, въ переходѣ отъ чувственности къ разсудку. — Остается тогда вульгарный дуализмъ. Я поставлю съ одной стороны матерію, съ другой стороны духъ, и предположу, что мозговыя движенія - причина или поводъ моего представленія о предметахъ. Но если они причина, если ихъ достаточно для произведенія представленія, я постепенно впадаю въ матеріалистическую гипотезу сознанія-эпифеномена. Если они только поводъ, они ни въ чемъ на нихъ не похожи; тогда, отнявъ у матеріи всъ качества, которыми я одарилъ ее въ своемъ представленіи, я возвращусь къ идеализму. Идеализмъ и матеріализмъ это два полюса, между которыми всегда будетъ колебаться такого рода дуализмъ; а когда, для удержанія двойственности субстанцій, онъ рѣшится поставить ихъ обѣихъ на одну доску, онъ вынужденъ будетъ видъть въ нихъ два перевода одного и того же оригинала, два параллельныхъ развитія, заранъе установленныхъ одного и того же принципа, вынужденъ будетъ, такимъ образомъ, отрицать ихъ взаимное вліяніе и, какъ неизбѣжное слѣдствіе, пожертвовать свободой.

Теперь, углубляя эти три гипотезы, я нахожу въ нихъ общее основание: онъ принимаютъ элементарныя дъйствія

духа, воспріятіе и память, за акты чистаго познаванія. Въ основу сознанія онъ ставятъ, то безполезный дубликатъ внъшней реальности, то инертную матерію совершенно незаинтересованнаго умственнаго построенія: но онъ всегда пренебрегають отношениемь восприятия къ дъйствию и воспоминанія къ поведенію. Конечно, можно представить себъ, какъ идеальную границу-и безкорыстную память, и безкорыстное воспріятіе; но фактически, воспріятіе и память направлены къ дъйствію, и тъло подготовляетъ это дъйствіе. Растущая сложность нервной системы приводить полученный импульсъ въ связь съ увеличивающимся разнообразіемъ двигательныхъ аппаратовъ и тѣмъ одновременно намфчаетъ все болфе значительное число возможныхъ дъйствій. Первая функція памяти вызывать всъ прошлыя воспріятія, аналогичныя наличному воспріятію, напоминать намъ то, что предшествовало, и то, что слѣдовало; внушать намъ такимъ путемъ самое полезное рѣшеніе. Но это не все. Заставляя насъ охватить въ единой интуиціи множественность моментовъ времени, она освобождаетъ насъ отъ движенія потока вещей, т. е. отъ ритма необходимости. Чѣмъ больше этихъ моментовъ она сможетъ сократить въ одинъ моментъ, тъмъ прочнъе власть, которую она даетъ намъ надъ матеріей; такъ что память живого существа, повидимому, прежде всего указываетъ на мощь его дъйствія на вещи и является ея умственнымъ отголоскомъ. Будемъ же исходить изъ этой дъйственной силы, какъ изъ истиннаго принципа; предположимъ, что тъло есть центръ дъйствія, только центръ дъйствія, и посмотримъ какія послѣдствія вытекаютъ изъ этого для воспріятія, для памяти и для соотношенія тъла и духа.

III.—Прежде всего для воспріятія. Вотъ мое тѣло съ его "воспринимающими центрами". Эти центры приходятъ въ колебаніе, и я получаю представленіе о вещахъ. Съ дру-

гой стороны, я предположиль, что эти колебанія не могуть ни произвести, ни выразить моего воспріятія. Стало быть, оно внъ ихъ. Гдъ оно? Для меня нътъ вопроса: принявъ мое тъло, я принялъ нъкій образъ, но, тъмъ самымъ, принялъ цълокупность другихъ образовъ, ибо нътъ матеріальнаго предмета, котораго качества, опредаление, словомъ, существование не зависъли бы отъ мъста имъ занимаемаго въ цѣломъ вселенной. Мое воспріятіе, стало быть, есть непремѣнно нѣчто отъ этихъ самыхъ предметовъ; оно скоръе въ нихъ, а не они въ ней. Но, въ точности, какое нъчто этихъ предметовъ есть воспріятіе? Я вижу, что мое воспріятіе, повидимому, слъдуетъ за всъми подробностями нервныхъ колебаній, называемыхъ чувствительными, съ другой стороны, я знаю, что роль этихъ колебаній единственно въ томъ, чтобы подготовить реакціи моего тъла на окружающія тъла, намътить мои виртуальныя дъйствія. Стало быть, воспринимать—значитъ выдълять изъ совокупности предметовъ возможное дъйствіе моего тъла на нихъ. Тогда воспріятіе только выборъ. Оно ничего не создаетъ; ея роль напротивъ, въ томъ, чтобъ устранять изъ цѣлокупности образовъ всъ образы, на которые я не могу воздъйствовать, затъмъ выдълить изъ всякаго удержаннаго образа все то, что не касается потребностей образа, который я называю своимъ тъломъ. Таково, по крайней мъръ, весьма упрощенное объяснение, схематическое описание того, что мы назвали чистымъ воспріятіемъ. Отмѣтимъ теперь же, какое положение мы заняли между реализмомъ лизмомъ.

Что всякая реальность имфетъ сродство, аналогію, отношеніе съ сознаніемъ, это мы уступили идеализму назвавъ вещи "образами". Никакая философская доктрина, если она не противорфчитъ сама себъ, не можетъ кътому же избъгнуть этого заключенія. Но если бы сое-

динили всѣ состоянія сознанія, прошлыя, настоящія и возможныя, встхъ сознательныхъ существъ, то этимъ, по нашему мнѣнію, исчерпали бы только очень лую долю матеріальной реальности, потому что образы переходять за воспріятіе со всіхь сторонь. Именно эти образы наука и метафизика желали бы возстановить, возсоздавая въ ея цълости цъпь, изъкоторой наше воспріятіе держитъ только нѣсколько звеньевъ. Но для того, чтобы установить между воспріятіемъ и реальностью отношенія части къ цълому, надобно было оставитъ за воспріятіемъ ея истинную роль, которая состоитъ въ подготовленіи дъйствій. Этого идеализмъ не дълаетъ. Почему онъ и не можетъ, какъ мы только что сказали, перейти отъ порядка, который обнаруживается въ воспріятіи, къ порядку, который удается въ наукѣ, т. е. отъ простой смежности (contingence), съ которой наши ощущенія, повидимому, слѣдуютъ другъ за другомъ, къ детерминизму, соединяющему явленія природы. Именно потому, что онъ приписываетъ сознанію въ воспріятіи спекулятивную такъ что не видно, какой интересъ имѣло бы сознаніе упускать между двумя ощущеніями, напримъръ, посредствующія, помощью которыхъ второе выводится изъ перваго. Эти посредствующія и ихъ строгій порядокъ остаются тогда темными, возводять ли ихъ можныя ощущенія", по выраженію Милля, приписываютъ ли этотъ порядокъ, какъ дѣлаетъ Кантъ, надстройкамъ, установленнымъ безличнымъ разумомъ. Но предположимъ, что мое сознательное воспріятіе имъетъ чисто практическое назначение, что оно просто намъчаетъ въ цъломъ вещей то, что интересуетъ мое возможное дъйствіе на нихъ: я понимаю, что все остальное ускользаетъ отъ меня, и что, тъмъ не менъе, все остальное той же природы какъ и то, что я воспринимаю. Мое познаніе матеріи тогда и не субъективно, какъ въ англійскомъ идеализмѣ, и не относительно, какъ въ кантовскомъ идеализмѣ. Оно не субъективно, потому что оно скорѣе въ вещахъ, чѣмъ во мнѣ. Оно не относительно, потому что между "явленіемъ" и "вещью" отношеніе не видимости къ реальности, а просто части къ цѣлому.

Этимъ мы, повидимому, возвращаемся къ реализму. Но реализмъ, если въ него не внести поправки въ существенномъ пунктъ, такъ же непріемлемъ, какъ идеализмъ, и по той же причинъ. Идеализмъ, сказали мы, не можетъ перейти отъ порядка, который обнаруживается въ воспріятіи, къ порядку, который удается въ наукѣ, т. е. къ реальности. Наоборотъ, реализму не удается извлечь изъ реальности то непосредственное познаніе, которое мы о имъемъ. Можно ли стать на точку зрънія обыденнаго реализма? Съ одной стороны, имфется многообразная матерія, составленная изъ болѣе или менѣе независимыхъ частей, разлитая въ пространствъ, съ другой - духъ, который не можетъ имъть съ ней никакой точки соприкосновенія, не признать въ немъ, вмфстф съ матеріалистами, непонятный эпифеноменъ. Отдать ли предпочтение кантовскому реализму? Между вещью самой въ себъ, т. е. реальностью, и чувственнымъ разнообразіемъ, изъ котораго мы строимъ наше познаніе, нътъ никакого мыслимаго отношенія, никакой общей мфры. Теперь, при углубленіи этихъ двухъ крайнихъ формъ реализма, видно, что онъ направляются къ одной и той же точкъ; и та, и другая возводятъ однородное пространство какъ непреодолимую преграду между умомъ и вещами. Наивный реализмъ дълаетъ изъ этого пространства реальную среду, гдъ вещи подвъшены; кантовскій реализмъ видитъ въ немъ идеальную среду, гдъ множественность ощущеній координируется; но какъ для одного, такъ и для другого, эта среда дана изна-

чала, какъ необходимое условіе того, что въ нее помъщается. И углубляя эту общую гипотезу, въ свою очередь, найдемъ, что она состоитъ въ томъ, что приписываетъ однородному пространству безкорыстную роль-служить поддержкой матеріальной реальности, или имъть функцію, всецъло спекулятивную, -- доставлять ощущеніямъ средство координироваться между собою. Такъ что лизмъ теменъ, какъ и идеализмъ, потому что онъ направляетъ наще сознательное воспріятіе и условія нашего сознательнаго воспріятія къ чистому познанію, а не къ дѣйствію. Но предположимъ теперь, что это однородное пространство логически не предшествуетъ, а слѣдуетъ за матеріальными вещами и за чистымъ познаніемъ, которое мы можемъ о нихъ имъть; предположимъ, что протяжение предшествуетъ пространству; предположимъ, что однородное пространство есть условіе нашего дійствія, — только нашего дъйствія, — будучи какъ безконечно раздъленная съть, которую мы натягиваемъ подъ матеріальной непрерывностью, чтобъ овладъть ею, чтобъ разложить ее въ направленіи нашей даятельности и нашихъ потребностей. Тогда мы выигрываемъ не только въ томъ, что сходимся съ наукой, которая показываетъ, что всякая вещь вліяетъ на остальныя и слъдовательно занимаетъ, въ нъкоторомъ смысль, совокупность протяженія (хотя мы воспринимаемъ только центръ этой вещи, и установляемъ ея границы въ точкъ, гдъ останавливается власть нашего тъла надъ ней). Мы выигрываемъ этимъ въ метафизикъ не только то, что устраняемъ или смягчаемъ противоръчія, связанныя съ дълимостью въ пространствъ, противоръчія которыя всегда возникаютъ, какъ мы показали, отъ смъщенія точекъ зрѣнія — дѣйствія и познанія. Мы этимъ выигрываемъ особенно въ томъ, что разрушаемъ неопреодолимую преграду, возведенную реализмомъ между вещами протяженными и нашимъ воспріятіемъ ихъ. Въ самомъ дѣлѣ, намъ ставили съ одной стороны множественную и раздѣленную внѣшнюю реальность, а съ другой—ощущенія, чуждыя протяженности и безъ возможнаго соприкосновенія съ нею, мы же видимъ, что конкретное протяженіе въ дѣйствительности не раздѣлено, точно такъ же какъ непосредственное воспріятіе на самомъ дѣлѣ не лишено экстенсивности. Исходя изъ реализма, мы возвращаемся къ той же точкѣ, куда привелъ насъ идеализмъ; мы вновь помѣщаемъ воспріятіе въ вещи. И мы видимъ, что реализмъ и идеализмъ сближаются, по мѣрѣ устраненія постулата, принятаго обоими безъ обсужденія и служащаго имъ общимъ предѣломъ.

Резюмируя, скажемъ, что если предположить тяженную непрерывность и, въ самой этой непрерывности, центръ реальнаго дъйствія, представляемый нашимъ ломъ, эта дъятельность будетъ какъ бы освъщать части матеріи ей доступныя въ каждое мгновеніе. Тѣ же потребности, та же способность дъйствовать, которыя выдълили наше тъло изъ матеріи, отграничатъ раздъльныя тъла въ средъ, насъ окружающей. Все будетъ происходить такъ, какъ еслибы мы пропускали реальное дъйствіе вещей черезъ фильтръ, останавливая и задерживая только виртуальное дъйствіе внъшнихъ вещей: это виртуальное дъйствіе вещей на наше тъло и нашего тъла на вещи и есть именно наше воспріятіе. Но такъ какъ сотрясенія, получаемыя нашимъ тъломъ отъ окружающихъ тълъ, безпрерывно вызываютъ въ его веществъ зарождающіяся реакціи, и такъ какъ эти внутреннія движенія мозгового вещества въ каждый моментъ намвчаютъ наше возможное двйствіе на вещи, то мозговое состояние въ точности соотвътствуетъ воспріятію. Оно не есть ни его причина, ни его слѣдствіе, и ни въ какомъ смыслъ, не дубликатъ: оно просто продолжаетъ его,

такъ какъ воспріятіе есть наше виртуальное дѣйствіе, а мозговое состояніе наше начатое дѣйствіе.

IV.—Но эту теорію "чистаго воспріятія" нужно въ двухъ пунктахъ смягчить и дополнить. Это чистое воспріятіе, которое было бы простымъ осколкомъ реальности, принадлежало бы существу, которое не примъшивало бы къ воспріятію другихъ тѣлъ воспріятія своего тѣла, т. е. аффектовъ, ни къ своей интуиціи актуальнаго момента интуиціи другихъ моментовъ, т. е. своихъ воспоминаній. Другими словами сперва, для удобства изученія, мы разсматривали живое тѣло, какъ математическую точку въ пространствѣ и сознательное воспріятіе какъ математическое мгновеніе во времени. Надобно было придать тѣлу его протяженіе, а воспріятію его дленіе. Такимъ образомъ мы вновь возвращаемъ сознанію его два субъективные элемента: чувствительность и память.

Что такое чувство? Наше воспріятіе, сказали мы, намъчаетъ возможное дъйствіе нашего тъла. Но тъло наше будучи протяженнымъ, способно дъйствовать на само себя, точно также какъ и на другія тала. Въ наше воспріятіе войдеть, стало быть, начто и отъ нашего тала. Тъмъ не менъе, когда дъло идетъ объ окружающихъ тълахъ, они, по гипотезъ, отдълены отъ нашего тъла болъе или менъе значительнымъ пространствомъ, измъряющимъ отдаленности ихъ объщаній или угрозъ во времени: вотъ почему наше воспріятіе этихъ тъль рисуеть только возможныя дъйствія. Наоборотъ, чъмъ болье уменьшается разстояніе между этими телами и нашимъ теломъ, темъ болъе возможное дъйствіе стремится превратиться въ дъйствіе реальное, и дъйствіе становится тъмъ безотлагательнъе, чъмъ разстояние становится короче. Когда же разстоянія этого нать, т. е. когда воспринимаемое талонаше собственное тъло, то воспріятіе рисуетъ уже не

виртуальное дъйствіе, а дъйствіе реальное. Такова именно природа боли, актуальное усиліе пораженной части привести ткани въ порядокъ, усиліе мѣстное, отдѣльное и тѣмъ самымъ осужденное на неуспѣхъ въ организмѣ, способномъ лишь на дѣйствія сообща. Боль, стало быть, находится въ томъ мѣстѣ, гдѣ она появляется, какъ предметь находится въ томъ мѣстѣ, гдѣ онъ воспринимается. Между воспринятымъ чувствомъ и воспринятымъ образомъ различіе въ томъ, что чувство въ нашемъ тѣлѣ, а образъ внѣ нашего тѣла. Вотъ почему поверхность нашего тѣла, общая граница этого тѣла и другихъ тѣлъ, дана намъ заразъ въ формѣ ощущенія и въ формѣ образа.

Въ томъ, что чувство внутренне, состоитъ его субъективность, а во внъшности образовъ вообще заключается ихъ объективность. Но здѣсь мы снова находимъ всегда повторяющуюся ошибку, которую мы преслѣдовали теченіи всей нашей работы. Хотятъ, чтобъ ощущеніе и воспріятіе существовали сами для себя; имъ приписываютъ чисто спекулятивную роль; и такъ какъ пренебрегаютъ реальными и виртуальными дъйствіями, съ которыми они интимно связаны, и которыя позволили бы различать ихъ, между ними находятъ только различіе въ степени. Тогда, пользуясь тамъ, что чувство лишь смутно причинъ неясности его усилія), его локализовано (по объявляютъ неэкстенсивнымъ; изъ этихъ уменьшенныхъ чувствъ или неэкстенсивныхъ ощущеній, дѣлаютъ матеріалы, помощью которыхъ мы строимъ образы въ прообрекаютъ себя странствъ. Этимъ на невозможность объяснить — ни откуда являются элементы сознанія или ощущенія, которыя ставять какъ абсолюты, ни какъ эти неэкстенсивныя ощущенія достигають пространства, коордонируясь въ немъ потомъ, ни зачѣмъ они принимаютъ скорве одинъ порядокъ, чвмъ другой, ни какимъ путемъ,

наконецъ, имъ удается создать прочный опытъ, общій всѣмъ людямъ. Напротивъ, именно изъ этого опыта, необходимой арены нашей дѣятельности, надобно исходить. Сначала надо принять чистое воспріятіе, т. е. образъ. А ощущенія, — не матеріалъ, изъ котораго образъ строится, — обнаружатся какъ примѣсь къ образу, будучи тѣмъ, что мы проицируемъ изъ нашего тѣла во всѣ другія тѣла.

V.—Но пока мы придерживаемся ощущенія и чистаго воспріятія, почти нельзя сказать, что мы имфемъ дфло съ духомъ. Конечно, мы установляемъ противъ теоріи ссзнанія-эпифеномена, что никакое мозговое состояніе не однозначно воспріятію. Конечно выборъ воспріятія между образами вообще есть слъдствіе различенія, уже предвъщающаго духъ. Наконецъ, сама матеріальная вселенная, опредъляемая какъ цълокупность образовъ, есть уже своего рода сознаніе, сознаніе, гдф все компенсируется и нейтрализируется, сознаніе, гдв всв случайныя части уравновъщиваютъ другъ друга реакціями, всегда равными дъйствіямъ, и тъмъ взаимно препятствуютъ другъ другу выступать. Но чтобъ достигнуть реальности духа, надо стать на ту точку, гдъ индивидуальное сознаніе, продолжая и сохраняя прошлое въ настоящемъ, причемъ настоящее обогощается прошлымъ, ускользаетъ отъ закона необходимости, по которому прошлое непрерывно слѣдуетъ само за собою въ настоящемъ, просто его повторяющимъ въ другой формъ, и по которому все всегда протекаетъ. Переходя отъ чистаго воспріятія къ памяти, мы окончательно покидаемъ матерію для духа.

VI.—Теорія памяти, составляющая центръ нашей работы, должна была быть и теоретическимъ слѣдствіемъ и экспериментальной провѣркой нашей теоріи чистаго воспріятія. Что мозговыя состоянія, сопровождающія воспріятіе,

не суть ни ея причина, ни ея дубликатъ, что отношеніе ero физіологическому коррелату воспріятія къ отношеніе виртуальнаго дійствія къ дійствію начатому, этого мы не могли установить фактами, потому что при нашей гипотезъ все произойдетъ такъ, какъ будто воспріятія есть результать мозгового состоянія. Въ чистомъ воспріятіи воспринятый предметъ есть предметъ наличный, есть тъло, которое измъняетъ наше тъло. Стало быть образъ его актуально данъ, и поэтому факты позволяютъ намъ по произволу сказать, что мозговыя измѣненія намѣчаютъ рождающіяся реакціи нашего тѣла, или что они создаютъ сознательный дубликатъ наличнаго образа. Но совсъмъ не то съ памятью, ибо воспоминание есть представленіе отсутствующаго предмета. Здісь обі гипотезы дадутъ противоположныя слъдствія. Если, въ случав наличнаго предмета, состоянія нашего тала было уже достаточно, чтобъ создать представление предмета, тъмъ болъе этого состоянія будетъ достаточно при отсутствіи этого предмета. Стало быть, по этой теоріи, надобно, чтобы зарождалось отъ ослабленнаго повторенія воспоминаніе мозгового явленія, вызвавшаго первое воспріятіе и состояло просто въ ослабленномъ воспріятіи; отсюда двойное положеніе: память есть лишь функція мозга, и между воспріятіемъ и воспоминаніемъ разница только въ интенсивности. — Наоборотъ, если мозговое состояніе ни въ коемъ случав не создаетъ нашего воспріятія наличнаго предмета, но просто продолжаетъ его, то оно сможетъ продолжить и воспоминаніе, нами вызванное, но не сможетъ его породить. А такъ какъ съ другой стороны, наше воспріятіе наличнаго предмета было частью самого этого предмета, то наше представление отсутствующаго предмета будетъ явленіемъ совершенно другого разряда чамъ воспріятіе, потому что между присутствіемъ и

отсутствіемъ нѣтъ степени, нѣтъ середины. Отсюда двойное положеніе, обратное предыдущему: память есть нѣ-что иное, чѣмъ функція мозга, и между воспріятіемъ и воспоминаніемъ различіе не въстепени, а по существу.—Противоположность двухътеорій принимаетъ такимъ образомъ острую форму и, на этотъ разъ, опытъ можетъ ихъ разсудить.

Мы не вернемся здъсь къ подробностямъ провърки, которую мы пытались сдълать. Напомнимъ просто главные пункты. Всф фактическіе доводы, на которые можно ссылаться въ пользу въроятности накопленія воспоминаній въ корковомъ веществъ, черпаются изъ локализованныхъ болъзней памяти. Но еслибы воспоминанія действительно отлагались въ мозгу, то ръзко выраженнымъ амнезіямъ соотвътствовали бы характерныя пораженія мозга. Но въдь при амнезіяхъ, гдъ внезапно и радикально исчезаютъ цълые періоды нашей прошлой жизни, не наблюдается точно опредъленныхъ мозговыхъ пораженій; и наоборотъ, въ разстройствахъ памяти, гдф мозговая локализація ясна и несомнфина, т. е. въ разныхъ афазіяхъ и въ болъзняхъ зрительнаго и слухового узнаванія, не то или иное опредъленное воспоминаніе, такъ сказать, вырвано изъ мъста своего нахожденія, но своей или менъе уменьшена въ жизненности способность призыва, какъ будто субъекту болве или менъе трудно привести воспоминание въ соприкосновение съ наличнымъ положеніемъ. Стало быть надо изучить механизмъ этого соприкосновенія и посмотръть, не заключается ли роль мозга скоръе въ томъ, чтобъ обезпечить отправленіе этого механизма, чіть въ томъ, чтобъ заключать самыя воспоминанія въ свои клітки. Это заставило насъ проследить во всехъ его эволюціяхъ прогрессивное движеніе, которымъ прошлое и настоящее приходятъ въ соприкосновение другъ съ другомъ, т. е. прослѣдить узна-

ваніе. И мы нашли, что узнаваніе наличнаго предмета можетъ совершаться двумя совершенно различными способами, но что ни въ одномъ изъ этихъ двухъ случаевъ, мозгъ не является резервуаромъ образовъ. Въ дълъ, иногда, совершенно пассивнымъ узнаваніемъ, --скоръе разыграннымъ чъмъ мысленнымъ, -- тъло отвъчаетъ на возобновленное воспріятіе дайствіемъ, ставшимъ автоматическимъ: тогда все объясняется двигательными аппаратами, созданными въ тълъ привычкой, и тогда пораженія памяти могутъ зависъть отъ разрушенія этихъ механизмовъ. Иногда, наоборотъ, узнаваніе совершается активно, при помощи образовъ-воспоминаній, идущихъ на встрѣчу наличному воспріятію, но тогда надо, чтобъ эти воспоминанія, въ моментъ, когда они налагаются на воспріятіе, могли бы пустить въ ходъ тъ же мозговые аппараты, которые воспріятіе обыкновенно приводитъ въ движеніе для дъйствія: иначе, заранъе осужденныя на безсиліе, они не обнаружать никакого стремленія актуализироваться. Вотъ почему, во всъхъ случаяхъ, гдъ мозговое поражение затрагиваетъ извъстную категорію воспоминаній, эти воспоминанія не схожи между собою, ни въ томъ, что они относятся къ той же эпохъ, ни по логическому сродству между собою, но сходны только въ томъ, что всф они или слуховыя, или зрительныя, или двигательныя. То, что повидимому повреждено, это различныя чувственныя или двигательныя области или, еще чаще, придатки, позволяющіе пускать ихъ въ ходъ изнутри самого корковаго слоя, а не сами воспоминанія. Мы пошли дальше, и внимательнымъ изслъдованіемъ узнаванія словъ, а также явленій сенсоріальной афазіи, мы пытались установить, что узнаваніе совершается совсъмъ не механическимъ пробужденіемъ воспоминаній, дремлющихъ въ мозгу. Оно предполагаетъ, наоборотъ, болъе или менъе высокое напряжение сознания, которое идетъ на поиски въ область чистой памяти за чистыми воспоминаніями, чтобы постепенно матеріализовать ихъ при соприкосновеніи съ наличнымъ воспріятіемъ.

Но что такое эта чистая память и эти чистыя воспоминанія? Отвѣчая на этотъ вопросъ, мы дополнили доказательство нашего положенія. Мы установили его первый пунктъ, а именно, что память есть нѣчто иное, чѣмъ функція мозга. Намъ оставалось доказать, анализомъ "чистаго воспоминанія", что между воспоминаніемъ и воспріятіемъ не простое различіе въ степени, но коренная разница по существу.

VII.—Укажемъ теперь же на матафизическое, а не только психологическое значение этой последней проблемы. Слѣдующій тезисъ, конечно, чисто психологическій: воспоминаніе есть ослабленное воспріятіе. Но пусть не обманываются: если воспоминаніе только болье слабое воспріятіе, то обратно-воспріятіе будеть начто врода болае сильнаго воспоминанія. Тутъ зародышь англійскаго идеализма. Между реальностью воспринятаго предмета и идеальностью представляемаго предмета этотъ идеализмъ принимаетъ только различіе въ степени, а не по существу. Мысль, что мы строимъ матерію изъ нашихъ внутреннихъ состояній, что воспріятіе есть только правдивая галлюцинація, идетъ также оттуда. Эту мысль мы не переставая оспаривали, когда говорили о матеріи. Или наша концепція матеріи ошибочна, или воспоминание радикально отличается отъ воспріятія.

Такъ мы переставили метафизическую проблему до совпаденія ея съ проблемой психологіи, которую можетъ ръшить простое наблюденіе. Какъ оно ее ръшаетъ? Если воспоминаніе воспріятія было бы самимъ воспріятіемъ, но ослабленнымъ, то намъ случалось бы, напримъръ, принимать восиріятіе слабаго звука за воспоминаніе сильнаго шума. Такого смъшенія не происходитъ никогда. Но

можно идти дальше и доказать, опять таки наблюденіемъ, что сознаніе воспоминанія никогда не начинается болье актуальнымъ состояніемъ, которое мы старались бы откинуть въ прошлое, сознавъ его слабость: къ тому же, еслибы мы не имъли уже представленія о прошломъ ранъе пережитомъ, то какъ могли бы мы удалять въ него наименъе интенсивныя психологическія состоянія, тогда какъ было бы такъ просто ихъ поставить рядомъ съ состояніями сильными, какъ болѣе смутный наличный опыть съ наличнымъ опытомъ болъе яснымъ? Дъло въ томъ, что память состоитъ совсъмъ не въ возвращении настоящаго къ прошлому, но наоборотъ, въ передвижении прошлаго въ настоящее. Мы сразу становимся въ прошлое. Мы исходимъ изъ виртуальнаго состоянія, которое мы, мало по малу, проводимъ чрезъ серію различныхъ плоскостей сознанія до конца, гдъ оно матеріализуется въ актуальномъ воспріятіи, т. е. до точки, гдв оно становится состояніемъ наличнымъ и дъйствующимъ, т. е., до крайней плоскости нашего сознанія, гдв рисуется наше твло. Чистое воспоминаніе заключается въ этомъ виртуальномъ состояніи.

Почему здѣсь не принимаютъ во вниманіе свидѣтельства нашего сознанія? Почему изъ воспоминанія дѣлаютъ болѣе слабое воспріятіе, о которомъ нельзя сказать, ни зачѣмъ мы отбрасываемъ его въ прошлое, ни какъ мы находимъ его дату, ни по какому праву оно вновь появляется скорѣе въ данный моментъ, чѣмъ въ какой либо иной? Все потому же, что забываютъ практическое назначеніе нашихъ актуальныхъ психологическихъ состояній. Изъ воспріятія дѣлаютъ безкорыстное дѣйствіе духа, только созерцаніе. Но такъ какъ чистое воспоминаніе можетъ быть лишь чѣмъ нибудь въ этомъ родѣ (потому что оно не соотвѣтствуетъ наличной и безотлагательной реальности), то воспоминаніе и воспріятіе дѣлаются состояніями

одинаковой природы, между которыми уже нельзя найти иного различія, кром'в различія въ интенсивности. Но діло въ томъ, что наше настоящее не должно опредівляться какъ то, что интенсивніве: оно есть то, что дійствуєть на насъ и что насъ заставляєть дійствовать, оно чувственно и оно двигательно;—наше настоящее есть прежде всего состояніе нашего тіла. Наше прошедшее, наобороть, есть то, что уже не дійствуєть, но могло бы дійствовать, что будеть дійствовать вложившись въ наличное ощущеніе, у котораго оно заимствуєть жизненность. Но, правда, въ моменть, когда воспоминаніе актуализируєтся, вступая въ дійствіе, оно перестаєть быть воспоминаніемь и вновь становится воспріятіемь.

Тогда понятно, почему воспоминаніе не могло происходить изъ мозгового состоянія. Мозговое состояніе продолжаетъ воспоминаніе, оно даетъ ему власть надъ настоящимъ, придавая ему матеріальность; но чистое воспоминаніе есть духовное проявленіе. Съ памятью мы, дѣйствительно, вступаемъ въ область духа.

VIII. Эту область намъ изслъдовать не надлежало. Находясь въ точкъ сліянія духа и матеріи, желая видъть ихъ взаимное сліяніе, намъ важно было выдълить изъ самопроизвольности ума только точку его соединенія съ тълеснымъ механизмомъ. Такимъ образомъ мы могли видъть ассоціацію идей и рожденіе простъйшихъ общихъ идей.

Въ чемъ главная ошибка ассоціаціонизма? Въ томъ, что онъ помѣстилъ всѣ воспоминанія въ одной и той же плоскости, что онъ упустилъ изъ виду болѣе или менѣе значительное разстояніе, которое отдѣляетъ ихъ отъ наличнаго тѣлеснаго состоянія, т. е. отъ дѣйствія. Повтому онъ не могъ объяснить, ни какъ воспоминаніе присоединяется къ воспріятію его вызывающему, ни почему ассоціація совершается скорѣе по сходству или смеж-

ности, чамъ какимъ либо инымъ путемъ, ни также какой прихотью это опредъленное воспоминание выбирается среди тысячи воспоминаній, которыя по сходству или смежности тоже связаны съ актуальнымъ воспріятіемъ. Это значитъ, что ассоціаціонизмъ перепуталъ и смфшалъ всф различныя плоскости сознанія, упорно принимая менѣе полное воспоминание за воспоминание менъе сложное, тогда какъ въ дъйствительности въ этомъ воспоминании меньше мечты, т. е. оно ближе къ дъйствію и поэтому болье банально, болье способно приспособляться—какъ готовое платье, - къ новизнъ наличнаго положенія. Противники ассоціаціонизма, впрочемъ, слфдовали за нимъ на этой почвъ. Они упрекали его за то, что онъ объясняетъ высшія операціи ума ассоціаціями, но не за то, что онъ упустилъ изъ виду истинную природу самой ассоціаціи. Между тъмъ въ этомъ и есть первоначальный порокъ ассоціаціонизма.

Напротивъ, между плоскостью дъйствія, —плоскостью, гдъ тъло наше сжало свое прошлое въ двигательныхъ привычкахъ, -- и плоскостью чистой памяти, гдъ нашъ духъ сохраняетъ во всъхъ подробностяхъ картину нашей протекшей жизни, мы различили, казалось намъ, тысячи и тысячи различныхъ плоскостей сознанія, тысячи полныхъ и все же различныхъ повтореній всего нами пережитого опыта. Пополнить воспоминание болье личными подробностями совсѣмъ не значитъ механически соприставить воспоминанія къ этому воспоминанію, но перенестись на болъе обширную плоскость сознанія, удалиться отъ дъйствія въ направленіи мечты. Точно также, локализировать воспоминаніе не значитъ втискивать его между другими воспоминаніями, но расширеніемъ мяти въ ея цъломъ очертить кругъ достаточно обширный, чтобы эта подробность прошлаго въ немъ заключалась. Эти плоскости, къ тому же, не даны какъ вещи го-

товыя, наложенныя одна на другую. Онъ существуютъ скорѣе виртуально, тѣмъ существованіемъ, которое присуще вещамъ духа. Умъ, въ каждый моментъ, двигаясь вдоль промежутка ихъ раздъляющаго, безостановочно снова находитъ ихъ, или, скоръе, творитъ ихъ наново: его жизнь состоитъ именно въ этомъ движеніи. Тогда мы понимаемъ, почему законы ассоціаціи суть сходство и смежность, а не иные законы, и почему память выбираетъ между воспоминаніями схожими или смежными скорфе одни образы, чьмъ другіе, и наконецъ, какъ образуются, общей ботой тъла и духа, первыя общія понятія. Для живого существа выгодно схватитъ въ наличномъ положении то, что походитъ на одно изъ прежнихъ положеній, затъмъ сблизить съ нимъ то, что предшествовало и особенно то, что слѣдовало, чтобы воспользоваться своимъ прошлымъ опытомъ. Изъ всъхъ ассоціацій, которыя можно вообразить, однъ только ассоціаціи по сходству и по смежности прежде всего имъютъ жизненную полезность. Но чтобъ понять механизмъ этихъ ассоціацій и, въ особенности, съ виду прихотливый выборъ, который онъ дълаютъ въ воспоминаніяхъ, надобно поочередно становиться въ двъ крайнія плоскости, названныя нами плоскостью дъйствія и плоскостью грезы.

Въ первой помѣщаются только двигательныя привычки, о которыхъ можно сказать, что это скорѣе ассоціаціи разыгранныя или пережитыя, чѣмъ представленныя: здѣсь сходство и смежность слиты, ибо аналогичныя внѣшнія положенія, повторяясь. связали нѣкоторыя движенія нашего тѣла между собою, а тогда таже автоматическая реакція, въ которой мы разовьемъ эти смежныя движенія, извлечеть изъ положенія, ихъ вызывающаго, сходство его съ раньше бывшими положеніями. Но по мѣрѣ перехода отъ движеній къ образамъ, и отъ образовъ бѣдныхъ къ образамъ болѣе роскошнымъ, сходство и смежность отдѣляются другъ отъ

друга: въ концѣ концовъ онѣ противопоставляются въ другой крайней плоскости, гдв ни одно двйствіе не связано съ образами. Выборъ одного сходства среди многихъ сходствъ, одной смежности среди многихъ смежностей происходитъ не случайно: онъ зависитъ отъ безпрестанно измѣняющагося напряженія памяти, которая, въ разныхъ случаяхъ, склоняется ли она скоръе къ тому, чтобъ вложиться въ наличное дъйствіе, или чтобъ отдълиться отъ него, цъликомъ транспонируется въ тотъ или иной тонъ. Это же двойное движеніе памяти между двумя крайними границами намъчаетъ, какъ мы показали, первыя общія понятія, -- двигательная привычка поднимается къ подобнымъ образамъ, чтобъ извлечь изъ нихъ сходство; подобные образы спускаются къ двигательной привычкъ, чтобы смъшаться, напримфръ, въ автоматическомъ произнесеніи соединяющаго ихъ слова. Зарождающаяся обобщенность идеи состоить стало 🕆 накоторой даятельности духа въ ΒЪ представленіемъ. женіи дъйствіемъ между И Вотъ почему извъстнаго рода философіи всегда будетъ легко, сказали мы, локализировать общую идею въ одномъ этихъ крайнихъ предъловъ, кристаллизовать словахъ или заставить улетучиться въ воспоминаніяхъ, тогда какъ въ дъйствительности она состоитъ въ ходъ духа, идущаго отъ одного крайняго конца къ другому.

IX.—Представляя себѣ въ такомъ видѣ элементарную умственную дѣятельность, дѣлая изънашего тѣла со всѣмъ тѣмъ, что его окружаетъ, послѣднюю плоскость нашей памяти, конечный образъ, движущееся остріе, которое наше прошлсе ежеминутно толкаетъ въ наше будущее, мы подтвердили и уяснили то, что раньше говорили о роли тѣла и одновременно подготовили пути къ сближенію между тѣломъ и духомъ.

Изслъдовавъ чистое воспріятіе и чистую память, мы еще

должны были сблизить ихъ. Если чистое воспоминаніе есть уже духъ, и если чистое воспріятіе есть еще нѣчто отъ матеріи, мы должны были, помѣстившись въ точкѣ соединенія чистаго воспріятія съ чистымъ воспоминаніемъ, пролить нѣкоторый свѣтъ на взаимодѣйствіе духа и матеріи. Фактически "чистое" воспріятіе, т. е. воспріятіе мгновенное, есть только идеалъ, предѣлъ. Всякое воспріятіе занимаетъ нѣкоторую толщу дленія, продолжаетъ прошлое въ настоящемъ и тѣмъ самымъ причастно памяти. Принимая тогда воспріятіе въ его конкретной формѣ, какъ синтезъ чистаго воспоминанія и чистаго воспріятія, т. е. духа и матеріи, мы включаемъ проблему соединенія души и тѣла въ ея тѣснѣйшіе предѣлы. Мы пытались сдѣлать это въ особенности въ послѣдней части этой книги.

Противоположеніе этихъ двухъ принциповъ, въ дуализмѣ вообще, разрѣшается тройнымъ противопоставленіемъ непротяженнаго протяженному, качества количеству и свободы необходимости. Если наша концепція роли тѣла, если наши анализы чистаго воспріятія и чистаго воспоминанія должны уяснить съ какой либо стороны соотношеніе тѣла и духа, то лишь при условіи отстраненія или смягченія этихъ трехъ противопоставленій. Разсмотримъ же здѣсь по очереди, представляя ихъ въ болѣе метафизической формѣ, выводы, которые мы желали получить исключительно изъ психологіи.

1. Если вообразить съ одной стороны протяженность дъйствительно раздъленную на частицы, а съ другой—сознаніе съ его ощущеніями неэкстенсивными сами по себъ, которыя проицируются въ пространство, то очевидно, что нельзя найти ничего общаго между этой матеріей и этимъ сознаніемъ, между тъломъ и духомъ. Но это противопоставленіе воспріятія и матеріи есть искусственное созданіе разума, который разлагаетъ и вновь слагаетъ

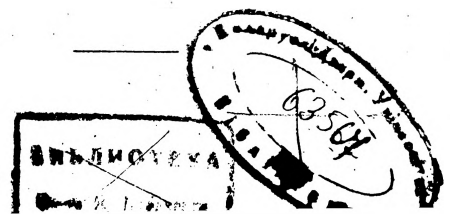
по своимъ привычкамъ и своимъ законамъ: оно не дано непосредственной интуиціи. Намъ даны неэкстенсивныя ощущенія: какъ могли они войти въ пространство, выбрать тамъ мъсто, наконецъ тамъ координироваться для созданія универсальнаго опыта? Реальное точно такъ же не есть протяженіе, раздъленное на независимыя части: не имъя никакого возможнаго отношенія къ нашему сознанію, какъ можетъ дать оно серію изміненій, порядокъ которыхъ и отношенія съ точностью соотвътствовали бы порядку и отношеніямъ нашихъ представленій? То, что дано, что реально, есть начто промежуточное между раздаленнымъ протяженіемъ и чистой непротяженностью, это то, что мы назвали. экстенсивнымъ. Экстенсивность есть наиболье очевидное качество воспріятія. Уплотняя и подраздівляя ее помощью абстрактнаго пространства, подведеннаго нами подъ нее, для потребностей дъйствія, мы образуемъ протяженіе безконечно дълимое. Наоборотъ, утончая ее, заставляя ее то растворяться въ аффективныхъ ощущеніяхъ, то улетучиваться въ поддълкахъ чистыхъ идей, мы получаемъ тъ неэкстенсивныя ощущенія, изъ которыхъ потомъ тщетно пытаемся возсоздать образы. И оба противоположныя направленія, въ которыхъ мы продолжаемъ эту двойную работу, естественно намъ открываются, ибо изъ необходимостей дъйствія вытекаетъ, что протяжение разбивается для насъ на совершенно независимые предметы (отсюда указаніе для подраздъленія протяженія), и что незамътными степенями переходять отъ чувства къ воспріятію (отсюда стремленіе предполагать воспріятіе все болье и болье неэкстенсивнымъ). Но нашъ разумъ, роль котораго именно установлять логическія различенія и следовательно резкія противопоставленія, устремляется поочередно по обоимъ путямъ и по каждому идетъ до конца. Оно возводитъ на одномъ концѣ безконечно дълимое протяжение, а на другомъ-совершенно неэкстенсивныя ощущенія. Такъ оно создаеть противоположеніе, которое затъмъ и созерцаетъ.

2. Гораздо менъе искусственно противоположение качества количеству, т. е. сознанія движенію: это второе противоположение радикально только, если сначала принять первое. Предположите, что качества вещей сводятся къ неэкстенсивнымъощущеніямъ, поражающимъ сознаніе, такъ что качества эти представляють собою только какъ бы символы, однородныя и измфримыя измфненія, происходящія въ пространствъ, и вы вынуждены тогда вообразить между этими ощущеніями и этими изміненіями непонятное соотношеніе. Наоборотъ, откажитесь отъ установленія между ними a priori этой искусственной противоположности: вы увидите, какъ одна за другой падутъ преграды, ихъ повидимому раздълявшія. Прежде всего, невфрно, что свернутое въ себф самомъ сознаніе присутствуетъ при внутреннемъ шествіи неэкстенсивныхъ воспріятій. Перемъстите чистое воспріятіе въ самыя вещи, и вы избъгнете перваго препятствія. Правда, вы встрътите другое: однородныя и измъримыя измъненія, надъ которыми оперируетъ наука, принадлежатъ, какъ кажется, множественнымъ и независимымъ элементамъ, каковы атомы, и суть только ихъ проявленія; эта множественность станетъ между воспріятіемъ и его объектомъ. Но если раздъление протяженности чисто относительно къ нашему возможному дъйствію на нее, то идея независимыхъ тълецъ a fortiori схематична и временна; къ тому же, сама наука позволяетъ намъ устранить ее. Такъ падаетъ и вторая преграда. Остается пройти еще одно разстояніе, отдъляющее разнородность качествъ отъ кажущейся однородности движеній въ протяженности. Но именно потому, что мы устранили элементы, - атомы или что либо иное, - въ которыхъ эти движенія совершаются, не можетъ быть рѣчи о движеніи, являющемся моментомъ движущагося

тъла, абстрактнаго движенія, изучаемаго механикой, которое, въ сущности, есть только общая мъра конкректныхъ движеній. Какъ можетъ это абстрактное ніе, которое становится неподвижностью если перемѣнить точку отправленія, обосновать измѣненія ныя, т. е. ощущаемыя? Составленное изъ ряда мгновенныхъ положеній, какъ можетъ оно заполнить дленіе, части котораго продолжаются одна въ другую? Остается стало быть возможной единственная гипотеза, что конкретное движеніе, способное, подобно сознанію, продолжать свое прошлое въ своемъ настоящемъ, способное, повторяясь, порождать чувственныя качества, есть уже нъчто отъ сознанія, есть уже нѣчто отъ ощущенія. Оно тоже ощущеніе, но растворенное, распредъленное на безконечно большое число моментовъ; то же самое ощущение, вибрирующее, какъмы говорили, внутри своей хризолиды. Тогда остается выяснить одинъ послъдній пунктъ: какъ происходитъ сжатіе конечно уже не однородныхъ движеній въ отдѣльныя качества, но менъе разнородныхъ измъненій въ измъненія болѣе разнородныя? На этотъ вопросъ отвѣчастъ нашъ анализъ конкретнаго воспріятія: это воспріятіе, живой синтезъ чистаго воспріятія и чистой памяти, неизбѣжно резюмируетъ въ своей кажущейся простотъ, огромную множественность моментовъ. Между чувственными качествами, разсматриваемыми въ нашемъ представленіи, и тѣми же качествами, обсуждаемыми какъ измъримыя измъненія, различіе только въ ритмѣ дленія, различіе внутренняго напряженія. Такимъ образомъ, идеей напряженія старались устранить противопоставление качества количеству, идеей экстенсивности противоположение непротяженнаго протяженному. Экстенсивность и напряжение допускаютъ многочисленныя степени, но всегда опредъленныя. Функція разума въ томъ, чтобъ отдѣлить

родовъ, экстенсивности и напряженія, ихъ пустое содержащее, т. е. однородное пространство и чистое количество, и тѣмъ подставить вмѣсто гибкихъ реальностей, допускающихъ степени, окоченѣлыя абстракціи, родившіяся отъ потребностей дѣйствія, которыя надо принимать или непринимать, и тѣмъ ставить мышленію дилеммы, ни одна альтернатива которыхъ не принимается вещами.

3. Но если такъ разсматривать отношенія протяженнаго къ непротяженному, количества къ качеству, станетъ менъе трудно понять третее и послъднее противопоставленіе, — свободы и необходимости. Абсолютная необходимость будетъ представлена совершенной однозначностью послѣдовательныхъ моментовъ дленія между собою. Такъ матеріальной ЭТО относительно дленія вселенной? Можно ли математически выводить каждый моментъ изъ предшествующаго момента? Всюду въ этомъ трудъ, для удобства изученія, мы именно это и предполагали, и дѣйствительно разстояніе между ритмомъ нашего дленія и ритмомъ потока вещей таково, что связность вещей природы, столь глубоко изученная одной новъйшейфилософіей, должна практически быть для насъ необходимостью. Сохранимъ же нашу гипотезу, хотя ее слъдовало бы смягчить. Даже тогда свобода не будетъ въ природъ царствомъ въ царствъ. Мы говорили, что эту природу можно разсматривать какъ нейтрализованное и сладовательно скрытое сознаніе, возможныя проявленія котораго взаимно сталкиваются и уничтожаются именно въ тотъ моментъ, когда они хотятъ обнаружиться. Первые проблески, бросаемые на нее индивидуальнымъ сознаніемъ, освъщаютъ ее неожиданнымъ свътомъ: это сознаніе только отстранило препятствіе, извлекло изъ реальнаго цълаго виртуальную часть, выбрало и высвободило то, что его интересуетъ; и если этимъ разумнымъ выборомъ оно свидътельствуетъ, что по формъ принадлежитъ духу, оно черпаетъ изъ природы свой матеріалъ. Присутствуя при зарожденіи этого сознанія, мы въ то же время видимъ, какъ вырисовываются живыя самой простой своей способныя, даже въ формъ, самопроизвольнымъ и непредвидимымъ движеніямъ. Прогрессъ живой матеріи состоитъ въ дифференціаціи функцій, сперва къ образованію, затъмъ къ постеприводящей пенному усложненію нервной системы, способной регулировать раздраженія и организовать дайствія: чамь болье развиваются высшіе центры, тъмъ многочисленнье становятся двигательные пути, между которыми одно и тоже раздраженіе предложить дійствію выборь. Все большій просторъ, оставляемый движенію въ пространствѣ, вотъ что мы наблюдаемъ. Чего не видно, это напряженія растущаго и сопутствующаго сознанія во времени. Не только памятью прежняго опыта сознаніе это все лучше и лучше удерживаетъ прошлое, чтобъ организовать его съ настоящимъ въ болье богатомъ и болье новомъ рышении, но, живя болье интенсивной жизнью, сокращая памятью непосредственнаго опыта ростущее число внашнихъ моментовъ въ своемъ наличномъ дленій, оно становится болье способнымъ создаакты, внутренняя непредопредаленность которыхъ, распредъляясь на какую угодно множественность моментовъ матеріи, тѣмъ легче проскользнетъ черезъ петли необходимости. Такъ, разсматриваемая во времени или въ пространствъ, свобода всегда, повидимому, пускаетъ въ необходимость глубокіе корни и тісно съ нею организуется. Духъ черпаетъ изъ матеріи воспріятія, изъ которыхъ онъ извлекаетъ себъ пищу и возвращаетъ ихъ матеріи въ формъ движенія, въ которомъ онъ запечатльль свою свободу.



## нуно Фишеръ

## Исторія новой философіи.

## В томовъ.

Т. І. Денарть, его жизнь, сочиненія и ученіе. Пер. съ нітм. подъ ред. Н. Полилова. Стр. 459. Ц. 2 р. 50 к.

Т. II. Спиноза, его жизнь, сочиненія и ученіе. Пер. съ нітм. С. Л. Франка. Стр. 583. Ц. 3 р. 50 к.

Т. III. Лейбинцъ, его жизнь, сочиненія и ученіе. Пер. съ нъм. Н. Полилова. Стр. 735. Ц. 4 р.

Т. IV. Иммануиль Канть и его учение. Ч. 1-я. Пер. съ нъм. Н. Полилова, Н. Лосскаго и Д. Жу-ковскаго, Изл. 2-ое. Стр. 632. Ц. 4 р.

ковскаго, Изд. 2-ое. Стр. 632. Ц. 4 р. Т. V. Иммануиль Канть и его ученіе. Ч. 2 ая. Пер. съ нѣм. О. Аносовой и Д. Жуковскаго. Стр. 636. Ц. 3 р. 50 к. (Изд. т-ва Знаніе, Невскій, 92).

Т. VI. Фихте, его жизнь, сочиненія и ученіе. Пер. съ нъм. П. Струве, Н. Полилова, Д. Жуковскаго. Стр. 733. Ц. 4 р. 50 к.

Т. VII. Шеллингъ, его жизнь, сочиненія и ученіе. Пер. съ нъм. Н. Лосскаго. Стр. 893. Ц. 5 р.

Т. VIII. Гегель, его жизнь, сочиненія и ученіе. Пер. съ нъм. Н. Лосскаго.

Полут. 1-ый. Стр. 760. Ц. 3 р. 50 к. Полут. 2-ой. Стр. 463. Ц. 2 р. 50 к.

Цфиа-за всъ восемь томовъ въ переплетъ 40 р.

Складъ изданій: -т-во "Общественная Польза", СПБ., Большая Подъяческая, 39.

20000-2

Цѣна 1 р. 50 к.

## складъ изданія:

въ т-въ "Общественная Польза", С.-Петербургъ, Большая Подъяческая, 39.

Типографія т-ва "Общественная Польза", Б. Подъяческая, 39.